# Aspects of Jainology: Vol. 1

# LALA HARJAS RAI COMMEMORATION VOLUME

Edited by PROF. SAGARMAL JAIN



P. V. RESEARCH INSTITUTE VARANASI-5

### Published by

P. V. Research Institute

I. T. I. Road, B.H.U., Varanasi-5

Phone: 66762

First Edition 1987

Price: Rs. 100.00

Printed by
Ratna Printing Works
Kamachha, Varanasi

# जैन विद्या के आयाम :

# लाला हरजसराय स्मृतिग्रन्थ

सम्पादक प्रो० सागरम**रू जैन** 



पार्श्वनाथ विद्याश्रम शोध संस्थानं वाराणसी-४ प्रकाशकः

पाइबंगाय विद्याधम शोध संस्थान

आई. टी. आई. रोड, बी. एच. यू.

वाराणसी-५

फोन: ६६७६२

संस्करण : प्रथम १९८७

मूल्य: २० १००.००

मुद्रक **रत्ना प्रिन्दिम वक्तं** कमण्डा, वाराणसी

## प्रकाशकीय

पार्श्वनाथ विद्याश्रम शोध-संस्थान के इतिहास में उसके संस्थापक, निर्माता और संरक्षक के रूप में स्वर्गीय लाला हरजसराय जी का नाम स्वर्णिम अक्षरों में अक्षित किया जायेगा। यदि विद्याश्रम के अकादमीय रूपकार का श्रेय पण्डित सुखलाल जी संघवी को है तो उसे मूर्तरूप देने का श्रेय निस्सन्देह स्वर्गीय लाला जी को ही है। लाला हरजसरायजी की जीवन शैली की विशिष्ठता उनकी निष्काम समाज सेवा में है। हम यह कह सकते हैं कि लाला जी ने एक सार्थक जीवन जिया। देश, समाज और धर्म के लिए उनका सारा जीवन समर्पित रहा। उर्दू शायर का यह कथन उन पर चिरतार्थ होता है—

दूसरों को जिसने दुनिया में बनाया कामयाब। जिन्दगी उसकी है 'दानिश' उसका जीना है सफल। हैंस के दुनिया में मरा और कोई रोके मरा। जिन्दगी पाई मगर उसने जो कुछ होके मरा।

उन्होंने पार्श्वनाथ विद्याश्रम रूपी इस ज्ञानमन्दिर का कलश बनने की अपेक्षा नींब का पत्थर बनना ही पसन्द किया। यही कारण था कि वे नितान्त मूकभाव से समर्पित होकर ४० वर्ष सक अनवरत रूप से संस्था का कार्य करते रहे। वस्तुतः पार्श्वनाथ विद्याश्रम आज जो कुछ है वह उनकी सेवा निष्ठा और उनके सद्प्रयासों का ही परिणाम है। फिर भी उन्होंने इसे सदा ही समग्र जैन समाज का धरोहर माना। लगभग ४० वर्षों तक मन्त्री के रूप में उन्होंने निलिप्त भाव से संस्थान की सेवा की, फिर भी यश और अपने नाम के प्रचार-प्रसार की कामना से वे नितान्त निलिप्त रहे। जीवन के जिस क्षेत्र में उन्होंने कदम बढ़ाये हर क्षेत्र में सफलता ने उनके चरण चूमे हैं। उनका जीवन ऐसा जीवन था जिसके सम्बन्ध में एक उर्दू शायर कहता है—

मरना जीना एक है, जिनको जरा भी ज्ञान है। वह उधर का मतंबा, यह इधर की शान है।

वैसे तो उनके जीवन को अनेक विशिष्टतायें हैं, किन्तु समाजसेवा के क्षेत्र में जितनी निर्मेल एवं निर्विवाद छवि स्वर्गीय लाला जी की रही, वह आज के युग में दुर्लभ है। लाला जी के मन में भी कभी यह विचार नहीं आया कि कोई उनकी सेवा का यथोचित मूल्यांकन करे। जब तक वे जीवित रहे सम्भवतः किसी में साहस भी नहीं था कि उनके समझ इस प्रकार का प्रस्ताव रख सके, अधिक क्या अपने जीवनकाल में उन्होंने संस्थान में अपना चित्र भी नहीं लगने दिया। यद्यपि उनकी अस्वस्थता की दशा में मैंने उनके सम्मान में अभिनन्दन प्रश्य के प्रकाशन की योजना बनायी, किन्तु दुर्भाग्यवश हम उनके जीवन काल में इसे साकार नहीं कर सके। आज उनके स्वर्गवास के प्रधात उनकी स्मृति में इस ग्रन्थ का प्रकाशन कर रहे हैं।

पार्श्वनाथ विद्याश्रम शोध संस्थान की बहुत दिनों से योजना थी कि वह जैन विद्या के स्तरीय शोध-लेखों से युक्त 'श्रमण' के शोध-विश्लेषाङ्क प्रकाशित करके समाजसेवियों एवं जैन विद्या के शीर्षस्य विद्वानों को समर्पित करे किन्तु श्रमण के अधिकांश पाठकों के रुचि वैभिन्न्य, स्तरीय लेखों के अभाव एवं आधिक कारणों से ऐसा नियमित प्रकाशन सम्भव नहीं हो सका। अतः हमने 'जैन विद्या के आयाम' (Aspects of Jainology) शीर्षक के रूप में एक ग्रन्थमाला प्रकाशित कर उसका 'प्रथम पुष्प' संस्थान के संस्थापक लाला जी की पुण्यस्मृति में अपित करने का निश्चय किया। अपनी योजना को मूर्तरूप देने हेतु हमने जैनविद्या के विद्वानों से लेख आमन्त्रित किये। विद्वानों ने अतीव उत्साहपूर्वक अपने लेख मेजकर हमें जो सहयोग प्रदान किया हम उसके लिए उनके आभारी हैं। ग्रन्थ के प्रारम्भ में लालाजी के व्यक्तित्व और कृतित्व पर कुछ लेख हैं, उसके पञ्चात् अंग्रेजी और हिन्दी भाषा में जैन विद्या से सम्बन्धित निबन्ध हैं।

इस ग्रन्थ के प्रकाशन का सम्पूर्ण आधिक भार पूज्य लाला जी की स्मृति में स्थापित चैरि-टेबल ट्रस्ट द्वारा वहन किया गया अतः हम उस ट्रस्ट के ट्रस्टियों के भी आभारी हैं।

इस ग्रन्थ का मुद्रण-कार्य रत्ना प्रेस, वाराणसी ने शीझ ही सम्पन्न किया जिसके लिए हम उनके प्रति कृतज्ञता ज्ञापित करते हैं।

प्रूफ संशोधन में डा॰ शिवप्रसाद, अशोक कुमार सिंह, डा॰ उमेशचन्द्र सिंह, श्री जितेन्द्र शाह एवं श्री महेश कुमार का सहयोग हमें प्राप्त हुआ एतदर्थ हम उनके प्रति भी आभारी हैं।

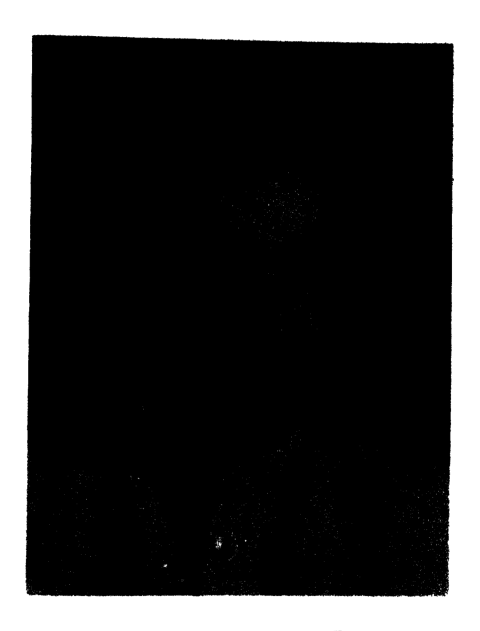
> प्रो० सागरम**ल जैन** <sub>निदेशक</sub>

# विषय-सूची

# BIOGRAPHY

| 9. | सागरमल जैन,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | : यशनिलिप्त जैनविद्या के निष्काम सेवक                |     |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|-----|
|    | उमेशचन्द्र सिंह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | बाबू हरजसराय जी जैन : व्यक्तित्व एवं क्रुतित्व       | 8   |
| ₹. | दलसुसभाई मालवणिया                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | : सिम्नष्ट कार्यकर्ता लाला श्री हरजसराय जी           | •   |
|    | गुलाबचन्द जैन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | : बाब् हरजसराय जी : एक प्रामाणिक व्यक्तित्व          | 8.8 |
|    | हरीशचन्द्र जैन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ः श्री हरजसराय जैन : एक समर्पित व्यक्तित्व           | १२  |
|    | S. L. Khanna                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | : Lala Harjas Rai : Life and Ideals                  | ĘŞ  |
|    | G. R. Sethi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | : Harjas Rai Jain : A Man of Cleaner                 |     |
| ·  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Public Life                                          | १७  |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ENGLISH SECTION                                      |     |
| 19 | Vilas A. Sangave                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | : Jaina Tradition of Tirthankaras                    | १९  |
|    | L. K. L. Srivastava                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | : Contemporary Relevance of Triratna                 |     |
| •  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Ideal of Jainism                                     | २५  |
| و. | N. K. Singh                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | : Jainas Concept of Substance                        | of  |
|    | Goura Hajra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | : Jaina Theory of Parokşa Jñāna                      | 36  |
|    | Sagarmal Jain                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | : The Philosophical Foundation of                    |     |
| ,. |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Religious Tolerance in Jainism                       | 8\$ |
| ₹. | Jagdish Sahai                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | : Religion of Man                                    | 40  |
| •  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | HINDI SECTION                                        |     |
| 3. | कै० आर० चन्द्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | : विशेषावश्यकभाष्य के पाठान्तरों, उत्कीर्ण प्राचीन   |     |
|    | <b>H</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | अभिलेखों और इसिमासियाइं की भाषा के परिप्रेक्य        |     |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | में प्राचीन क्षागम ग्रन्थों का सम्पादन               | ६५  |
| Ų  | अनुपम जेन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | : जैन आगमों में निहित गणितीय अध्ययन                  |     |
| ٠, | सुरेशचन्द्र अग्रवाल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | के विषय                                              | ७५  |
| 4  | सागरमल जैन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | : जैनधर्म में नैतिक और धार्मिक कर्तव्यता का स्वरूप   | ረ୧  |
|    | प्रेम सुमन जैन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | : अप्रकाशित प्राकृत शतकत्रयः एक परिचय                | ९३  |
|    | रीता बिश्नोई                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | : पाण्डव पुराण में राजनैतिक स्थिति                   | ९९  |
|    | ईश्वर दयाल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | : जैन निर्वाण : परम्परा और परिवृत्त                  | १०७ |
|    | विश्वनाथ पाठक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ः व्यावद्रारिक जीवन में नाम, रूप, स्थापना और प्रतीक  | ११६ |
|    | काजी सञ्जूम सैफी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | : दशरूपक और नाट्यदर्पण में रस स्वरूप एवं निष्पत्ति : |     |
|    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <sub>गळ</sub> तलनात्मक विवेचन                        | १२३ |
| ٤. | मार्कतनन्दन प्रसाद तिवारी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | : खजुराहो का पार्श्वनाथ मन्दिर : ब्राह्मण एवं जैन    | _   |
| •  | The second of th | धर्मों के समन्वय का मुर्तेरूप                        | 388 |

# पार्श्वनाथ विद्याश्रम शोध संस्थान के निर्माता

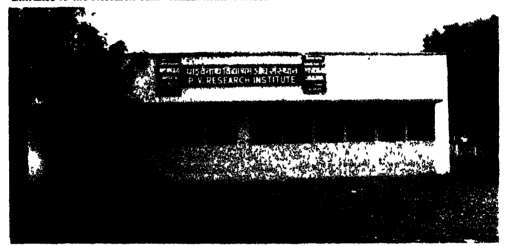


स्व. श्री हरजसराय जी जैन

जन्म : १३/०६/१८०६ स्वर्गवास : १८/०६/१९८६



Entrance to the Research-cum-Administrative Block



A View of the Library.



Women's Hostel Block for the P.V Research Institute

# व्यक्तित्व परिचय BIOGRAPHY

# यश निर्लिप्त जैनविद्या के निष्काम सेवक बाबू हरजसराय जी जैन : व्यक्तित्व एवं कृतित्व

—सागरमरु जेन —उमेश चन्त्र सिंह

विश्व एक ऐसा रंगमंच है, जहाँ प्रत्येक व्यक्ति के जीवन के अभिनय का पटाक्षेप हुआ करता है। शेष रह जाते हैं—जीवन के खट्टे-मीठे संस्मरण। मृत्यु एक जीवन का अन्त है, तो दूसरे का आदि बिन्दु। इसमें घटित अनेक घटनायें तो सामान्य हुआ करती हैं, लेकिन कुछ व्यक्तियों की कार्य-शैली और जीवनादशें ऐसे होते है कि वे यूगों तक याद किये जाते हैं। ऐसे व्यक्तियों में एक थे—लाला हरजसराय जी जिन्होंने अपने ९० वर्ष की सुदीघं जीवन-यात्रा में यश और शोहरत से निलिस रहकर मूल्यात्मक शिक्षा के समग्र विकास एवं उन्नयन हेतु निष्काम भाव से समाज सेवा की। परिवर्तन प्रकृति का नियम है। मानव जीवन में इसकी परिणित जरा और मृत्यु की कमबद्ध व्यवस्था के अधीन सहज एवं स्वाभाविक रूप से होती है। यद्यपि जन्म लेने वाले की मृत्यु स्वाभाविक है, किन्तु बाबू हरजसराय जी का निधन समाज को व्यथित कर गया। हालांकि आज वे हमारे बीच नहीं रहे, लेकिन उनके द्वारा किये गये कार्य और उनके जीवनादशें हमारे समक्ष उनके सूक्ष्म शरीर के रूप में विद्यमान हैं। जैन समाज में विद्या के क्षेत्र में उनके द्वारा की गयी सेवाओं को निश्चित ही यूगों तक याद किया जायेगा।

लाला हरजसराय जी का जन्म अमृतसर के प्रसिद्ध एवं सम्मानित परिवार में लाला जगन्नाथ जी जैन के यहाँ १३ अक्टूबर १८९६ ई० को हुआ था। यह परिवार अपनी समृद्धता तथा दानशीलता के लिए प्रसिद्ध रहा है। भाइयों की प्रृंखला में वे द्वितीय स्थान पर थे, जबिक लाला रतनचन्द जी इनके ज्येष्ठ भ्राता एवं लाला हंसराज जी किनष्ठ भ्राता थे। उनके अग्रज लाला रतनचन्द जी बम्बई के भूतपूर्व शेरिफ श्री शादीलाल जी जैन के पिता थे। सन् १९११ में पनद्रह वर्ष की अल्पायु में इनका विवाह श्रीमती लाभदेवी से हुआ, वे स्यालकोट के प्रसिद्ध हुकीम लाला बेलीराम जी जैन की सुपुत्री थीं। लाला बेलीराम जी के सुपुत्र एवं श्रीमती लाभदेवी के भ्राता लाला गोपालचन्द्र जी जैन मारत विभाजन के पश्चात् पाकिस्तान में ही रहे और कालान्तर में अपनी योग्यता के कारण पाकिस्तान सरकार द्वारा सम्मानित किये गये।

"चन्दन विष व्यापत नहीं, लपटे रहत भुजंग" जैसी कहाबत उनके जीवन में कितनी अधिक चरितार्थ हुई, इसका अन्दाज इसी से लगाया जा सकता है कि एक सफल व्यवसायी परिवार में जन्म लेने तथा अल्पवय में ही गृहस्थी में आबद्ध हो जाने के उपरान्त भी उन्होंने अपने शिक्षाक्रम को न केवल अबाध गति से जारी रखा, वरन् अमृतसर के जैन समाज के सर्वप्रथम स्नातक होने का गौरव भी प्राप्त किया।

शिक्षा के प्रारम्भिक स्तर में ही उनके व्यक्तित्व की प्रौढ़ता को देखकर यह उक्ति सहज ही याद आती है—"होनहार विरवान, के होत चीकने पात" । अध्ययन काल में उन्हें एक नियमित एवं अनुशासित जीवन अत्यन्त प्रिय था । कालेज जाने से पूर्व प्रातःकाल उठकर कमरे की सफाई करते तथा बिस्तर, मेज, कुर्सी एवं कमरे की समस्त वस्तुओं को सुव्यवस्थित करते थे । अध्यवसाय हेतु उनका निर्धारित समय था, जिसमें सामान्यतया परिवर्तन सम्भव न था । अनावश्यक समय की बरबादी एवं अर्थहीन वार्तालाप उन्हें प्रिय न थे । उनके सहपाठी तथा परिचित छात्र उनकी नियमित दिनचर्या, सहज स्वभाव, साफ-सुथरे एवं प्रसन्नचित्त व्यक्तित्व के कारण उन्हें बहुत पसन्द करते थे । कदाचित ही कोई दिन ऐसा बीता हो, जिस दिन सुबह एवं शाम की प्रार्थना में उन्होंने व्यतिक्रम आने दिया हो । अमृतसर से मैद्रिक तक की शिक्षा पूर्ण करने के बाद उन्होंने १९१५ में लाहौर के गवनमेण्ट कालेज से इण्टरमीडियेट स्तर की शिक्षा ग्रहण की, जहाँ वे साहित्य के विद्यार्थी बने । अपने जीवन के प्रारम्भिक काल से ही वे पूर्णतः शाकाहारी थे । इसी काल तक वे एक पुत्र के पिता भी बन चुके थे । लेकिन उन्होंने अध्यवसाय में डिलाई नहीं आने दी । कक्षाओं की समाप्ति पर सायंकाल व्यायाम हेतु कीड़ा-प्रांगण में जाते थे, जहाँ उनका प्रिय खेल हाँकी था, उसका जमकर अभ्यास करते थे । इसके अतिरिक्त तैराकी, बोटिंग एवं स्कार्जीटंग में भी उनकी पर्याप्त हिंच थी।

इसी अनुक्रम में लालाजो ने १९१७ में इण्टरमीडियेट की परीक्षा उत्तीर्ण करके स्नातक वनने के लिए लाहीर के गवनीण्ट कालेज में प्रवेश लिया। सन् १९१९-२० तक उन्होंने स्नातक की शिक्षा पूर्ण की। इस काल में भी उन्होंने जीवन-चर्या के लिए निर्धारित सिद्धान्तों में कोई कमी न आने दी। उनका प्रमुख ध्येय या—जीवन की पूर्णत: सादा एवं निर्दोष रखना, जिमके लिए वे जीवन पर्यन्त संघर्षरत रहे।

राष्ट्रमिक तो उनके नस-नस में समायी हुई थी, जिसके निमित्त वे विद्यार्थी जीवन से ही खादी वस्त्रों को घारण करते थे और धार्मिक तथा सामाजिक कुरोतियों को दूर कर राजनैतिक चैतन्यता लाने के लिए सोचते रहते थे। जिस समय वे अपना अध्ययन पूर्ण कर रहे थे, उस समय महात्मा गौंधोजी के आह्वान पर देश के कोने-कोने में सामाजिक, आर्थिक, धार्मिक एवं राजनैतिक अनाचारों तथा कुरीतियों को लेकर जनाक्रोश जागृत हो रहा था। राष्ट्रीय चेतना को जागृत करने के लिए विदेशी वस्तुओं को बहिष्कृत कर स्वदेशी वस्तुओं के उपयोग पर जोर दिया जा रहा था। इन सबका व्यापक प्रभाव लालाजी पर पड़ना स्वाभाविक था जिसके फलस्वरूप उन्होंने एक राष्ट्रमेवक के रूप में अपने आपको समर्पित कर दिया। खद्दर तो वे पहले से ही धारण करते थे। राष्ट्र की चैतनता हेत् वे शिक्षा को आवष्यक मानते थे। इस सन्दर्भ में उनकी मान्यता थी कि शिक्षा ही वह तत्व है, जो व्यक्ति को संस्कार सम्पन्न करने के साथ राष्ट्रीय चरित्र के उन्नयन में अग्रणी भूमिका निभा सकती है। शिक्षा के महत्त्व को हृदयंगम करते हुए उन्होंने राष्ट्रीय शिक्षा पद्धति को विकसित करने के लिए सन् १९२३ में अमृतसर में श्रीराम आश्रम हाई स्कूल की आधार-शिला रखी। नारियों को शिक्षित करने के प्रति वे कितने संवेदनशील थे, इसका आभास श्रीराम आश्रम हाई स्कूल में प्रारम्भ की गयी सहशिक्षा से हो जाता है। वे मानते थे कि समाज में व्यास अंधविश्वास एवं कूरीतियों को जड़ से मिटाने के लिए पुरुष एवं स्त्री दोनों को शिक्षित करना अनिवार्य है, और यह शिक्षा व्यवस्था साथ-साथ सम्पन्न हो तो इसके दो प्रमुख लाभ हो सकते हैं। एक तो यह कि दोनों को एक-दूसरे को समझने का अवसर

मिल सकता है तथा दूसरे—उन्हें अपने बीच विभिन्न असमानताओं को कम करते हुए राष्ट्रीय धारा में कन्धे से कन्धा मिलाकर चलने का साहस प्राप्त हो सकता है। इसीलिए वे इस स्कूल की स्थापना काल से लेकर सन् १९६६ तक सिक्य रूप से इसके संचालन में लगे रहे, जब तक कि उनका परिवार स्थायो रूप से फरीदााबद आकर बस नहीं गया।

शिक्षा और साहित्य के प्रति कालान्तर में उनकी हज्ञान और प्रखर हो गयी, जब उन्होंने यह चिन्तन किया कि प्राचीन जैनधर्म, दर्शन एवं साहित्य के विविध पहलुओं का गम्भीर अध्ययन किया जाना चाहिए। अतः इस हेतु उन्होंने अपने मित्रों से परामशं करके १९३६ ईस्वी में सोहनलाल जैनविद्या प्रसारक समिति, अमृतसर की स्थापना की। पुनश्च जैनविद्या के अध्ययन एवं शोध के विस्तृत आयामों को दृष्टिगत रखते हुए भगवान् पार्श्वनाथ की पुनीत जन्मस्थली काशी में सन् १९३७ में पार्श्वनाथ विद्याश्रम शोध संस्थान की स्थापना की तथा जीवन पर्यन्त प्राणपण से इसका विधिवत् संचालन करते रहे।

जैनविद्या एवं प्राकृत भाषा के विकास में उनकी पर्याप्त रुचि थो। अपनी शैक्षिक प्रवृत्ति कं कारण ही जहाँ उन्होंने इन दोनों शिक्षा-संस्थानों के संस्थापक बनने का गौरव प्राप्त किया, वहीं शतावधानी रतनचन्द्र जी म० सा० द्वारा तैयार किये गये अर्घमागधीकोश के निर्माण में भी योगदान दिया। इस कार्य में उन्होंने मुनि जी को प्राकृत शब्दों के अंग्रेंजी पर्याय तलाशने में सहयोग प्रदान किया।

उन्होंने न केवल शिक्षा के माध्यम से ही राष्ट्र को योगदान दिया, अपितु सक्रिय रूप से राज-नीति में भी हिस्सा लिया। १९२९ ई० की लाहौर कांग्रेस जिसके द्वारा राष्ट्रवासियों को सम्पूर्ण आजादी का नारा दिया गया था, में उन्होंने एक स्वयंसेवक बनकर सिक्रिय कार्यकर्ता के रूप में कार्य किया। उनका जीवन प्रारम्भ से ही सामाजिक चेतना के लिए समर्पित रहा है। इस परिश्रेक्ष्य में संयोग से उनकी डायरी के कुछ पन्ने मिले हैं, जिनसे ज्ञात होता है कि वे अपने जीवन के प्रारम्भिक काल से ही सामाजिक गतिविधियों में पर्याप्त रुचि लेते थे। सन् १९३७ में उनका सामाजिक सुधार को लेकर श्री आनन्दराज सुराना से जो कि उस समय 'अखिल भारतीय जैनसंघ सुधार-समिति' के सचिव थे, पर्याप्त पत्र-व्यवहार हुआ था।

स्काउट क क्षेत्र में उनकी रुचि विद्यार्थी जीवन में ही हो गयी थी। उनमें स्काउट की सेवा भावना का बीज जीवन के प्रारम्भ में ही अंकुरित हो चुका था, जो निरन्तर पुष्पित एवं पल्लवित होता रहा। स्काउटिंग के प्रति अपनी विशिष्ट अभिरुचि के कारण हो वे अमृतसर स्काउट एसोशियों येशन के सदस्य बने। वे १९३३ में अजमेर के स्थानकवासी जेन साधु-सम्मेलन में सम्मिलित हुए थे और उन्होंने उस सम्बन्ध में अपना स्वतंत्र चिन्तन व्यक किया था। प्रमुख स्वतंत्रता सेनानी एवं सम्पूर्ण क्रान्ति के प्रणेता श्री जयप्रकाश नारायण से भी उनका निकटतम सम्पर्क रहा। समाज सेवा के कार्यों के सम्पादन हेतु उन्हें आपने पर्याप्त आधिक सहायता भी प्रदान की।

साहित्य के साथ-साथ ज्योतिष के क्षेत्र में भी उनकी र्राच उल्लेखनीय थी। पूज्य सोहनलाल जी म० सा० ने जो जैन पंचांग बनाया था, उसके सभी अंगों का न केवल उन्हें ज्ञान था, अपितु समाज में मान्यता प्राप्त करवाने के लिए उन्होंने अथक प्रयास किया था। यद्यपि यह दु:स के साथ लिखना पड़ रहा है कि पूज्य श्री सोहनलाल जी म॰ सा॰ के स्वर्गवास के प्रमात् इस दिशा में आगे कोई प्रगति न हो सकी ।

लालाजी का सामाजिक चिन्तन काफी व्यापक और उदार था। वे नितान्त परम्परावादी नहीं थे। वे लिखते हैं कि "यदि कोई व्यक्ति सामाजिक नियम के विरुद्ध किसी ऐसी स्त्री या पुरुष से सम्बन्ध जोड़ ले, जिसे समाज में महापाप समझा जाता है। वे प्रश्न करते हैं कि क्या यह पाप है? क्या ऐसा करना नरकगामी होने के लिए पर्याय है? सामान्य दृष्टि से यद्यपि ऐसा करना पाप समझा जाता है और इसे अनुचित माना भी जाना चाहिए; फिर भी उनकी दृष्टि में पाप और पुण्य की यह व्याख्या देश और काल सापेक्ष है। वे शास्त्रीय उदाहरण देते हुए कहते हैं कि यौगलिक काल में भाई-बहन परस्पर दाम्पत्य जीवन बिताते थे, किन्तु वे नरक न जाते थे और न उन्हें पापी ही माना जाता था। वस्तुतः उनकी दृष्टि में पाप-पुण्य का आधार कोई क्रिया या आचार का नियम विशेष नहीं था, अपितु व्यक्ति की दूषित या अदूषित मनोवृत्ति अथवा असंमय या संयम की भावना है।"

वे आगे लिखते हैं कि—''संयम मनुष्य-जीवन का अटल और सर्वकालिक नियम है। अतः यदि मनुष्य संयम का पालन नहीं करता है, तो उसकी यह किया पाप बन जाती है और यदि संयम का पालन करता है तो वही किया पुण्य बन जाती है। वस्तुतः पुण्य और पाप मनुष्य की जीवन-दृष्टि पर निर्भर हैं। सामान्यत्या समाज के नियमों के अनुसार कोई विवाहित युगल यदि विषय-वासनापूर्ण दाम्पत्य जीवन व्यतीत करता है तो उसे बुरा नहीं समझा जाता है। इसके विपरीत सामाजिक नियमों के प्रतिकूल यदि कोई युगल संयम-पूर्वक दाम्पत्य-जीवन विताता है, तो उसे बुरा समझा जाता है। किन्तु विचार करना चाहिए कि सम्भोग की किया तो दोनों में एक ही है और उसका फल भी एक ही है। अतः होना तो यह चाहिए कि जो वासनारत है, असंयमी है, उसे पापो माना जाय और जो संयमी है, उसे पुण्यात्मा माना जाय।"

बस्तुतः व्यावहारिक जीवन का मुख्य आधार सयम को कार्य रूप में परिणित करने के लिए हैं। संयम के लिए ही समाज, धर्म और विवाह की व्यवस्था हुई है। व्यावहारिक जीवन पूर्ण संयम तक पहुँचने के लिए रखा गया अंकुर है। बतः गृहस्थ जीवन में यदि पति-पत्नी में संयम है तो वे बहुाचारी हैं और इसीलिए गृहस्थ जीवन में ऊँचे से ऊँचे उठने की सम्भावना बनी हुयी है। यह चरित्र के गठन का सम्यक् अवसर है और पूर्ण संयम को दिशा में बढ़ा हुआ एक कदम है। वस्तुतः व्यक्ति के जीवन को कोई नारकीय बनाता है, तो वह है—विलासिता, स्वार्थपरता एवं उद्दाम काम-बासना, न कि पारिवारिक जीवन। पारिवारिक जीवन तो संयम की साधना का एक सुन्दर अवसर है।

पारिवारिक जीवन के सम्बन्ध में लालाजी कितने सजग थे, इसका भी उदाहरण उनकी डायरी में मिल जाता है। वे लिखते हैं कि "कन्याओं से मेरी प्रार्थना है कि वे सयानी होकर गृहस्य बनें, तो ससुराल की वार्थिक व्यवस्था बहुत अनुकूल न होने पर घबड़ायें नहीं, अपने पित से उल्ला नहीं, अपने पित का मन से भी निरादर न करें, अपितु उसके प्रति श्रद्धा और प्रेम का भाव रखें। प्रेमपूर्वक उसे उत्साहित करें और आर्थिक उन्नति के मार्ग को सुगम बनायें। पित के संकोच, भय, निराधा और निरुत्साह को अपने प्रेममय व्यवहार से दूर करें। उसे न लिज्जित करें और न दूसरों को उसे लिज्जित करने दें। दूसरों के सामने उसकी ढाल बनें। घर-बाहर प्रत्येक अवस्था में उसकी कमाई में स्वतन्त्रता और सन्तोष प्रदर्शित करें।"

इसी भावना का प्रदर्शन उन्होंने पुरुषों के लिए भी किया है। वे लिखते हैं कि "मनुष्यों को चाहिए कि अपनी धर्मपत्नियों पर विश्वास, श्रद्धा, प्रेम और भक्ति बनाने रखें। उनकी मान-मर्यादा, उनके सुख और आराम तथा उनकी हार्दिक अभिलाषाओं की यदाशक्ति पूर्ति का निरन्तर ध्यान रखें। उनसे ऐसा प्रेममय सम्पर्क करें, जैसा उन्होंने कभी किसी उपन्यास, नाटक वा काब्य में पढ़ा हो और उसकी इच्छा उनके मन में उत्पन्न हुई हो।"

उपर्युक्त उद्धरणों से यह प्रतिभाषित होता है कि उनमें व्यक्ति और उसके पारिवारिक जीवन को सुखद और समृद्ध कैसे बनाया जाय, इस सम्बन्ध में वे सज़ा रहे । उन्होंने अपने परिवार में इन गुणों को विकसित करने का पूरा प्रयत्न किया। इसी का परिणाम है कि बाज उनके संयुक्त परिवार में जिसकी सदस्य संख्या २५० के आसपास है, पूर्ण सामंजस्य और चरित्र-निष्ठा है। उनके परिवार ने न केवल आधिक क्षेत्र में पर्याप्त प्रगति की, अपितु समाज में प्रतिष्ठा और सम्मान भी अजित किया। उनके भतीजे श्री शादोलाल जो और उनके पुत्र श्री नृपराज जी की सामाजिक प्रतिष्ठा से सभी परिचित हैं।

पारिवारिक दायित्वों के प्रति ये रूढ़िवादी न थे। जहाँ एक ओर वे संयुक्त परिवार की गरिमा बनाये रखने में प्रत्येक सदस्य का सहयोग-अपेक्षित मानते थे, वहीं उनका विचार था कि परिवार के प्रत्येक व्यक्ति को उसकी मनःस्थिति के अनुसार स्वतन्त्र कार्य सम्पादन की भी पूरी छूट मिलनी चाहिए। इसका एक बड़ा साफ उदाहरण उन्हीं के जीवन से मिल जाता है। स्नातक बनने के उपरान्त जब वे घर आये, तो कई वर्षों तक अपने पूर्वों द्वारा निर्मित मकान में ही परिवार के अन्य सदस्यों के साथ रहे, लेकिन धीरे-धीरे परिवार बड़ा होने पर उन्हें वह घर छोटा लगने लगा। अतः उन्होंने पिताजो से इस सम्बन्ध में सलाह ली, लेकिन उनके चाचाजी शायद ऐसा नहीं चाहते थे। अतः लालाजो चाचाजी की आज्ञा की भी अवमानना नहीं करना चाहते थे। आगे चलकर उनके संयुक्त परिवार में सदस्य संख्या अधिक हो गयी थी, जिसके कारण एक ही घर में रहने पर सबकी कार्यक्षमता पर भी असर पड़ता था। इन सब तथ्यों की तरफ ध्यान आकृष्ट कराकर पिताजी से उन्होंने अलग मकान लेने की आज्ञा प्राप्त कर ली। लालाजी के इस कृत्य से एक बात तो पूर्णतः स्पष्ट हो जाती है कि वे विचारों के मामले में बिल्कुल साफ एवं खुले हुए थे, लेकिन पारिवारिक सदस्यों की मर्यादा का पालन करना भी जानते थे।

इतना सब कुछ होते हुए भी स्नातक बनने के उपरान्त उन्होंने अपने पैतृक व्यवसाय को ही अपनाना ज्यादा उचित समझा। जिस प्रकार शिक्षा एवं समाज-सुधार कार्यक्रमों के कारण उन्होंने समाज में एक सम्मानजनक स्थान प्राप्त किया, उसी प्रकार व्यवसाय के क्षेत्र में भो उनके समकालीन व्यवसायी उनकी इस प्रतिभा का लोहा मानते थे। यद्यपि व्यवसाय के सम्बन्ध में उनके विचार बड़े ही स्पष्ट थे। वे कहा करते थे कि "हम परम्परागत व्यवसायों की अपेक्षा उद्योगों के माध्यम से सकल राष्ट्रीय उत्पादन एवं पूंजी विनियोग में राष्ट्र को सहयोग दे सकते हैं और आधिक क्षेत्र में व्यास असमानता ( अन्य देशों की तुलना में ) को शीघ्र ही कम कर सकने में सफल हो सकते हैं।"

अपनी इसी प्रवृत्ति के कारण उन्होंने उद्योगों को प्राथमिकता दी। यदि हम कहें कि फरीदा-बाद को औद्योगिक नगरी के रूप में विकसित करनेवाले जो कुछ घोड़े से उद्योगपित हैं, उनमें लालाजी एवं उनके परिवार का योगदान अग्रगण्य ही माना जायेगा, तो कोई अत्युक्ति न होगी! उनके संयुक्त परिवार द्वारा स्थापित औद्योगिक संस्थानों में न्यूकेम प्लास्टिक्स लि०, न्यू वेयर इण्डिया लि०, एक्सिस केमिकल्स एवं फार्मास्यृटिकल्स लि०, न्यू फार्मा केमिकल्स आदि उल्लेखनीय हैं।

इन सबके बावजूद उनके जीवन का एक और भी पहलू था, जो नितान्त दार्शनिकता से ओत-प्रोत था। वे अपने इर्द-गिर्द घटित होनेवाली घटनाओं के सन्दर्भ में इतना अधिक चिन्तन करते थे कि वह एक दार्शनिक मीमांसा बन जाता था।

संयोगवश उनके जीवन-दर्शन को समझ सकने में उनकी डायरी के पन्ने हमें मार्गदर्शन दे सकते हैं। वे लिखते हैं कि "हिन्दुओं को इस एक हो जन्म पर विश्वास नहीं है। उन्हें विश्वास है कि आत्मा अपनी उन्नित्त के मार्ग में कई बार जन्म धारण करेगी। इसलिए किसी विशेष जन्म में न तो इतना मोहान्य हो होना चाहिए और न निराश ही, क्योंकि आत्मविकास के अनेक अवसर मिलते हैं। मृत्यु उन्हें कभी एक ऐसा अन्त जो सदैव के लिए विकास के अवसर हमारे हाथ से छीन ले, प्रतीत नहीं हुआ। शरीर ही तो अनित्य है, आत्मा नहीं। जिसका स्वभाव ही बदलत रहना है, तो फिर उससे इतना मोह भी क्यों। भारतीयों ने मृतक शरीर को जलाने को जो प्रथा निकालो, वह कई कारणों से अभीष्ट है। भारतीयों को मृतक शरीर से न तो मोह था, और न इस जोणं शरीर की कोई आवश्यकता।"

उनके व्यक्तिगत अनुभव ही इतना कुछ कह जाते हैं कि जो एक व्यथित एवं निराश व्यक्ति के जीवन मे पुनः आशा की ज्योति जगा सकने हेतु पर्याप्त हैं। वे अपनी डायरी मे यह भाव व्यक्त करते हैं कि "संसार विचित्रताओं से भरा पड़ा है, यह अपार है, अथाह है। इसमें कोई भी घटना और अवस्था असम्भव नहीं। स्वयं जैसा करागे, वैसा पाओंगे। अतः किसी भी घटना से घबराआ नहीं, क्योंकि यहाँ सब कुछ सम्भव है। अतः जो कुछ भी परेशानी है, वह व्यक्ति की अज्ञानता और संकीणता के कारण है।" इसलिए वे परेशान व्यक्ति को इन अज्ञानताओं एवं सकीणताओं से ऊपर उठने की सलाह देते हुए लिखते है कि "स्वय प्रसन्न रही, गरोबो हा, अमोरो हो, सुख हो, दुख हो हंसी-हंसाओं ता तुम सुखी हागे और संसार तुम्हें सुखद ही प्रतीत होगा।"

परम्परागत रोति-रिवाजों में भी उन्हें यदि कोई विशेष बात दिखायों पड़ती, तो उस पर चिन्तन करते और जिखने से लेखनी को राक न पाते। हिन्दुओं और मुसलमानों के त्यौहारों की तुलना करते हुए वे लिखते हैं कि "हिन्दुओं का कोई त्योहार हो, वह आनन्दोत्सव क लिए होता है। हम जन्म दिवस तो आनन्द के साथ मनाते ही हैं, पर मृत्यु दिवस भा आनन्द का हो विषय है। मृत्यु सदैव के लिए अन्त नहीं। मृतक व्यक्ति हमारे लिए सदा के लिए खो नहीं गया। यह तो जोणं शरोर का जीणं वस्त्रों की तरह परिवर्तन है। अतः मृत्यु के अवसर पर भी आनन्दोत्सव मनाया जाना चाहिए। मृत्यु कोई भय नहीं, वह अवश्य आती है। हमारे बड़े धमंनेता हो चुके हैं, जिनकी मृत्यु कई प्रकार के दुःख और कष्ट से हुई है; परन्तु हम कभी भी उनकी उस अवस्था को दुःख और पोड़ा का आवरण नहीं पहनाते। मृत्यु भी हमारे लिए उत्सव या आनन्द मनाने का दिवस है, शान्ति का अद्भुत अवसर।"

भारतीय संस्कृति की आत्मसात करने की प्रवृत्ति पर उनकी लेखनी कितनी मुखर हुई है। वे लिखत है कि ''हिन्दुओं क अबतक जिन्दा रहने का एक कारण यह भी है और जो सबको ज्ञात है—यह है हमारो समन्वयशोलता। सदैव से ही हिन्दुस्तान में नये-नये लोग आक्रमणकारी अथवा बन्य रूपों में यहां आकर बसते रहे हैं। वे वपने-अपने विचार और धर्म साथ छाते रहे हैं, किन्तु यहाँ आकर वे सभी एक-दूसरे से घुल-मिल गये। यहाँ का प्रभाव उनको हिन्दू बनाता रहा है। हजार वर्ष की पराधीनता के उपरान्त भी हमारी संस्कृति जीवित है, कारण यही है कि हममें आशा, सरलता, दृढ़ता, पवित्रता, कार्य क्षमता एवं अवसर के साथ अनुकूलन के गृण सदैव रहे हैं।"

अपने एवं परिवार के स्वास्थ्य के सम्बन्ध में वे पहले से ही बहुत सतक रहते थे। अपने बाल्यकाल से ही वे सुबह-शाम नियमित प्रार्थना करते थे। प्रत्येक कार्य करने का उनका समय निश्चित होता था। वे समुचित व्यायाम आदि करते थे और अपने परिजनों को इस हेतु प्रेरित करते थे। दौतों की सूरक्षा के सम्बन्ध में उनके विचार कितने अनुकरणीय हैं। वे लिखते हैं कि "दौतों के मसूढ़ों पर कुछ जीर से अंग्ली फेरा करो और ऊपर के मसुढ़ों पर उसे इस प्रकार फेरो कि वह मसुढ़ों से नीचे के दांतों की ओर आये और नीचे के मसुढ़ों पर इस प्रकार अंगुली फेरो कि वह फेरते समय ऊपर दाँतों की तरफ जाये। जोर से अंगुली फेरने का तात्पर्य यह नहीं कि मसुद्धों पर अत्यधिक दबाव डाला जाय । परन्तु इतना अवश्य है कि कूछ दबाव अवश्य पड़े, जिससे मसूढों के अन्दर कोई स्थान पोला पडने वाला हो, वह न पड़े। किन्तू यह ध्यान रखना चाहिए कि बहत जोर से दबाने पर मसूढों के वे स्थान जो दाँनों को पकड कर रखते हैं, जिक्किहीन हो सकते हैं। अतः दाँतों के लिए समिवत व्यायाम करना ही उचित है। इसके लिए मसुढों की मालिश करते रहना, गन्ने आदि को दांतों से छीलकर खाना आदि उपयोगी होते हैं। दांतों के संबंध में यह ध्यान रखना चाहिए कि अति गरम और बर्फ आदि अति ठंडे पदार्थ उनके लिए शत्र हैं। दातों का जीवन में कितना महत्व है, वे स्पष्ट करते हैं कि यदि मुंह में दांत नहीं हैं, तो न भीग सुखदायक होगा, न भोजन में स्वाद आयेगा, न चेहरे का सौन्दर्य ही रहेगा।" उनका यह लेखन इस बात का प्रतीक है कि वे स्वास्थ्य सम्बन्धी छोटी से छोटी बात के लिए कितने संवेदनशील थे।

लालाजी न केवल अपने या अपने परिवार के प्रति सतकं रहते थे, अपितु सामान्य जनता के रोग भी उन्हें अन्दर तक मर्माह्त कर जाते थे। इमीलिए उन्होंने फरीदाबाद में अपने पुत्रों के साथ मिलकर जीवन-जगन नेरिटेबल ट्रस्ट की स्थापना की, जो आज होम्योपैथी निकित्सा पद्धित से सामान्य जनता के कर्षों का निवारण करने में समर्थ है।

इस प्रकार हम यह कह सकते हैं कि श्री लाला हरजसराय जी ने वह सब कुछ किया, जो संसार में अंगुलियों पर गिने जा सकने वाले लोग किया करते हैं। उन्होंने बिना किसी नाम और यश की कामना से. निष्काम भाव से समाज सेवा की। हमें यह कहने में बड़े ही गर्व का अनुभव हो रहा है कि लालाजी उन गिने-चुने व्यक्तियों में से थे, जिनको सरस्वती और लक्ष्मी का वरद उपहार साथ-साथ प्राप्त था। इतना सब कुछ होते हुए उन्होंने अपना समूचा जीवन एक विद्या प्रेमी एवं समाज सेवी के रूप में व्यतीत किया। वे एक ऐसे व्यक्तित्व के स्वामी थे, जिनके अथक परिश्रम एवं मूकसेवा से पार्वनाथ विद्याश्रम शोध संस्थान कं रूप में एक ऐसी संस्था का विकास हुआ, जो उनके व्यक्तित्व और कृतित्व का जीवन्त स्वरूप है और जिसके कारण वे जैन विद्या के उन्नयन में लगे व्यक्तियों में अग्रगण्य माने जा सकते हैं। सामाजिक कार्य सम्पन्न करते हुए भी आर्थिक मुद्दों पर उनकी सतकर्ता दर्शनीय थी। निश्चित नियमों का अनुपालन करते हुए शोहरत की अपेक्षा से रहित कर्म में तल्लोनता ही उनके जीवन का बीजमन्त्र रहा है। सम्बन्धित संस्थान की रद्दी की टोकरी का एक टुकड़ा भी

उनके काम न बाये, इसके लिए वे न केवल स्वयं चैतन्य रहते थे, अपितु अपने पारिवारिक सदस्यों एवं इष्ट-मित्रों को भी सचेत एवं सावधान करते रहते थे।

वस्तुत: लालाजी का समूचा जीवन एक खिलाड़ी का सा था, जिसमें हार का मतलब होता है, जीतने के लिए पूर्व से भी अधिक अभ्यास करना। उनकी इसी प्रवृत्ति ने उन्हें ऐसा व्यक्तित्व प्रदान किया, जिसके बलपर उन्होंने हर क्षेत्र में सफलता को कदम चूमने हेतु विवश किया।

उनके भरे-पूरे परिवार में कुल ६ पुत्र और दो पुत्रियों ने जन्म लिया। इनमें श्री सुबुद्धिनाथ एवं प्रथम पुत्र श्री अमरचन्द्रजी जैन क्रमशः १९५८ एवं १९८५ में स्वगंवासी हो गये। शेष चार पुत्र श्री भूपेन्द्रनाथजी जैन, श्री विद्याभूषणजी जैन, श्री रमेशचन्द्र बरार एवं श्री कैलाशचन्द्रजी जैन अपने पूज्य पिता के नक्शे- कदम पर ही चल रहे हैं। उनके पुत्रों में वरीयता क्रम के अनुसार दूसरे श्री भूपेन्द्रनाथजी जैन सामाजिक और शैक्षणिक गतिविधियों में न केवल प्राणपण से कार्यरत हैं, अपितु वर्तमान में पार्श्वनाथ विद्याश्रम शोध संस्थान के सचिव का महत्तर पद बड़ी ही निष्ठा और कुशाग्रता के साथ संभाले हुए हैं। लालाजी के बड़े भाई लाला रतनचन्दजी के पौत्र और श्री शादीलालजी के पुत्र श्री नृपराज एस० जैन जो पार्श्वनाथ विद्याश्रम शोध संस्थान की संचालक समिति के उपाध्यक्ष भी हैं, अपने दादाजी की कृति पार्श्वनाथ विद्याश्रम के सम्यक् विकास हेतु सदैव सिक्किय योगदान देते हैं; आज वे समग्र जैन समाज की प्रतिनिधि एवं अखिल भारतीय संस्था "भारत जैन महामण्डल" के अध्यक्ष भी हैं।

उनके परिवार की सेवाभावना का अनुमान इसी से लगाया जा शकता है कि उनके निधनो-परान्त उनके द्वारा स्थापित की गयी शैक्षणिक एवं सेवा संस्थाओं की निरन्तर प्रगति हेतु उनके परिवार ने उनकी स्मृति में सेवा और शिक्षा के लिए २५ लाख रुपये के एक चेरिटेबल ट्रस्ट का निर्माण करने का संकल्प लिया है। यह निश्चित ही उनका एक प्रशंसाजनक कदम है।

यद्यपि आज हमारे बीच लालाजी का स्थूल शरीर विद्यमान नहीं है, लेकिन पाश्वंनाथ विद्या-श्रम शोध-संस्थान के कण-कण में व्याप्त उनका सूक्ष्म शरीर उनके व्यक्तित्व और कृतित्व की कहानी कह रहा है। आज समाज का दायित्व है कि उनके द्वारा संस्थापित जैन विद्या के उच्चतम अध्ययन केन्द्र, पाश्वंनाथ विद्याश्रम को विकसित एवं समुन्नत करने में मनसा, वाचा, कर्मणा सहयोग दें।

अन्त में हम इतना हो कहना चाहेंगे कि लालाजी ने जिस ज्ञानदोप को भगवान् पार्श्वनाथ की पावन नगरी में प्रज्ज्वलित किया है, उसकी ज्ञानरूपी द्वीप-शिखा सदैव आलोकित रहे यहो उनकी स्वर्गस्थ आत्मा के प्रति सच्ची श्रद्धाञ्जलि होगी।

## सन्निष्ठ कार्यकर्ता लाला श्री हरजसराय जी

-- बलसुलमाई माक्रबनिया

ता॰ २०-६-८६ को तार मिला कि ता॰ १८-६-८६ को भी लाला हरजसराय जी का अवसान हो गया। यद्यपि पिछले कुछ वर्षों से वे बीमार तो थे, किन्तु हालात तो ऐसे ही थे कि वे शतायु होंगे। किन्तु हमारी शुमेच्छा और नियति में मेल नहीं। वे ९० वर्ष की आयु में चल दिये।

लाला हरजसरायजी के बढ़े भाई लाला रतनचन्दजी से तो मेरी मुलाकात बम्बई में १९३४ में हो हो गई थी । उनको लोग पंजाब का शेर कहते थे । स्थानकवासी कान्फरेन्स में उनका जो रूप देखा वह शेर का ही था। उनके मन में जो जैंचे वह बिना किसी हिचक के कह देते थे-और अपनी बात पर वे अटल भी रहते थे। मालूम हुआ कि उनका कुट्ब ही ऐसा था कि जो भी उचित हो उसका समर्थन करना-अनुचित का अनुसरण नहीं करना। जब उनके बडों को साल्य हुआ कि मोती प्राप्त करने में बड़ी हिंसा होती है तो अपनी कमाई का विचार किये बिना तस्काल ही मोती का व्यापार छोड दिया। ऐसा साहस आज के व्यापारी में दूर्लभ है किन्तू यह सत्य घटना है। ऐसे ही थे लाला रतनचन्दजी के बेटे श्री शादीलाल जी। वे जब बम्बई के शरीफ बने तब कई तरह की पार्टियां देने का अवसर आया, किन्तु कभी भी मांस का उपयोग उन्होंने पार्टी में नहीं किया। ऐसे कटंब में जन्मे लाला हरजसराय जी लाला रतनचन्द जी के छोटे भाई थे, तो कृटंब के संस्कार उनमें होना स्वाभाविक था। कुटुंव की जैन भावना तो उनमें थी ही, उसमें मिले आये समाज के विचार और राष्ट्रीय विचार धारा । तब लाला हरजसराय का जीवन एक उच्च सज्जन का होना स्वामाविक ही था। उनको नई शिक्षा का महत्व ज्ञात था। स्वयं बी० ए० तक पढ़े थे। शिक्षा के विषय में आर्य समाज के नये विचार का प्रभाव उन पर पड़ा और उन्होंने अमृतसर में 'रामाश्रम' के नाम से एक उच्च आदशों को लेकर लड़कों और लड़कियों के स्कूल की स्थापना ई॰ सन् १९३३ में की और जब तक बम्तसर रहे तब तक उसका सुचार रूप से संचालन करते रहे। जब फरीदाबाद आये तो मंत्री पद छोड दिया।

मेरा और उनका प्रथम परिषय १९३७ में बनारस में हुआ । अमृतसर का एक प्रतिनिधिमण्डल शिक्षा संस्था की स्थापना की बात लेकर बनारस पण्डित श्री सुखलालजी के पास आया था। उसमें लाला हरजसरायजी ही मुख्य थे। उनको और उनके साथियों को पंडित जी की यह बात—'स्थानकवासी समाज में विद्या की आराधना देखी नहीं जाती, तो आप कुछ उसके लिए करें और स्थानकवासी समाज को विद्या के लिए कुछ करना हो तो बनारस से बढ़कर कोई स्थान हो नहीं सकता", जैंच गई। उन सभी ने एकमत से निश्चय किया कि बनारस में पूज्य श्री सोहनलालजी की स्मृति में 'पार्वनाथ विद्याश्रम' के नाम से संस्था की स्थापना की जाय। आज हम देखते हैं कि यह संस्था जैन समाज की एक प्रतिष्ठित संस्था बन गई है। इसमें श्री लाला हरजसरायजी का जो योगदान रहा है, वह सदैव विद्वानों को याद रहेगा। जब तक स्वस्थ रहे, वे इस संस्था के मंत्री बने रहे और उसकी समस्याओं का हल जिस सहज बुद्धि से करते रहे, उसका मैं साक्षी हूँ।

अनेक बार मतमेद हुए किन्तु निपटाने की उनकी जो युक्ति थी उसके कारण उनसे किसी का मतमेद रहे ऐसा मैं नहीं जानता। अत्यंत सज्जन और न्याय परायण ऐसे व्यक्ति का दर्शन दुर्लंभ है।

संस्था के संचालन में अर्थ की आवश्यकता होती है। उसका जुटाना एक कठिन कार्य होता है। अर्थ व्यवस्था उनका कुटुम्ब और कुटुम्ब से संलग्न अन्य परिवार कर सकने में समर्थ थे, किन्तु उनका विचार था कि यह संस्था समाज की है और समाज का भी सहयोग उनमें होना जरूरी है— ऐसा वे मानते थे। अतएव स्थानकवासी समाज के पंजाबी कुटुम्बों में घर-घर जाकर वार्षिक तीस रुपये जैसी रकम वे एकत्र करते रहे। संपन्न परिवार के होते हुए भी उनको इस कार्य में कोई संकोच नहीं था। इस तरह उनके कुटुम्बों को उन्होंने संस्था से संलग्न कर दिया था।

शिक्षा के क्षेत्र के अलावा १९२९ से ही राष्ट्रीय विचारघारा से भी वे प्रभावित थे और खादी पहनना स्वीकार किया था। उन्हें कोई पद की इच्छा नहीं थी, किन्तु ठोस कार्य में रुचि थी। अतएव जिस संस्था को उन्होंने बनाया उसी में पूरा समय देते रहे। फिर भी उनका नाम उनके कार्य के कारण रोज्ञन होना स्वाभाविक था। अतएव हम देखते हैं कि ई० १९४१ में स्था० जैन युवक कान्फरेन्स के प्रमख बने।

होलो के दिनों में वे अपने मित्रों के साथ बनारस आते और विद्याश्रम के छात्र और अधि-कारी तथा युनिवर्सिटो के अध्यापकों के साथ होली खेलते। इस तरह उन्होंने विद्याश्रम के साथ तादात्म्य स्थापित कर लिया था।

पुज्य जताबधानी रत्नचन्द जी का चातुर्माम अमृतमर में हुआ तब उनके परिचय में आये। तब वे जो अधंमागधी कोष बना रहे थे. उममें जब्दों का अंग्रेजी रूपान्तर करने में वे सहायक बने। पुज्य सोहनलाल जी को अंग्रेजी अखबार पढ़कर सुनाने का काम भी उन्होंने किया।

उनका अपना परिवार बहुत बड़ा था। उनके छः पुत्र और तीन पुत्रियां हुई। उनके रहते, उनमें से दो पृत्र चल बसे लेकिन उनकी धार्मिक परिणति ऐसी थी कि एक बात ही कहते थे कि मुझे जाना था और वे चले गये। जो कुछ कष्ट आव उसे सद्वृद्धि से सहन करना उनका स्वभाव बन गया। उनकी पत्नी श्रीमती लाभदेवी का भी अवसान सन् १९६० में ही हो गया था। किन्तु उनके परिवार ने उन्हें प्रेम से संभाला।

पार्श्वनाथ विद्याश्रम का भार उनके द्वितीय पुत्र श्री भूपेन्द्रनाथ जी अच्छी तरह संभाल रहे हैं और उनका अभाव खटकता नहीं, ऐसी निष्ठा से श्री भूपेन्द्रजी कार्य कर रहे हैं।

अहमदाबाद-९

# बाबू हरजसरायजी: एक प्रामाणिक व्यक्तित्व

---गुरुश्वचन्य जेन

पार्श्वनाथ विद्याश्रम शोध संस्थान के निर्माण में बाबू हरजसरायजी का महत्वपूर्ण योगदान रहा है। श्रो सोहनलाल जैन धर्म प्रचारक समिति की स्थापना के उपरान्त इसके कार्यक्षेत्र को विस्तृत रूप देने के लिए आपने कुछ मित्रों की सलाह तथा शतावधानी मुनि श्री रतनवन्दजी म० सा० के आदेश से आपने पं० सुखलालजी से बनारस में सम्पर्क स्थापित किया। पण्डित जी के निर्देशन के आधार पर समिति ने जेनविद्या के विकास एवं प्रचार-प्रसार को अपना मुख्य लक्ष्य बनाया तथा उन्हीं उद्देश्यों की पूर्ति हेतु विद्यानगरी काशी में १९३७ मे पार्श्वनाथ विद्याश्रम शोध संस्थान की नींब डाली। समिति को प्राप्त दान के अतिरिक्त श्रो हरजसरायजी ने इस पुण्य कार्य में व्यक्तिगत रूप से काफी आर्थिक सहयोग प्रदान किया।

बाबू हरजसरायजी से मेरा प्रथम परिचय उन्हीं के सुयोग्य भतीजे लाल शादोलालजी के माध्यम से स्व० व्याख्यान वाचस्पित श्री मदनलालजों म० के सान्निध्य में दिल्ला में हुआ था। दिनों-दिन यह सम्बन्ध प्रगाढ़ हाता गया, फिर तो उनके साथ पार्वनाथ विद्याश्रम के कोषाध्यक्ष के रूप में वर्षों कार्य करना पड़ा। मैंने पाया कि लालाजी स्वभाव से बत्यन्त मृदु, अल्पभाषों और सङ्कोची है। किन्तु कर्तव्यानष्टा आर लगन उनमें कूट-कूट कर भरों हुई है। आपने समाज सेवा तो को, किन्तु नाम की कोई कामना नहीं रखी, सेवा का ढाल कभी नहीं पीटा। अलिस और निष्काम भाव से सेवा करना ही उनके जीवन का मूल मनत्र रहा है। सामाजिक संस्थाओं में कार्य करते हुए भी आर्थिक मामलों में सदैव सजग और प्रामाणिक रहना उनकी सबसे बड़ी विशेषता है। संस्था का एक कागज भी अपने निजो उपयोग में न आय इसके लिए न कैवल स्वयं सजग रहते, बल्कि परिवार के लोगों को भी सावधान रखते। लालाजों केवल विद्याप्रेमी ही नहीं हे, अपितु स्वयं विद्वान् भी हैं। यह बात सम्भवतः बहुत कम लोग ही जानते हैं कि शतावधानो पं० रतनचन्दजी म० सा० द्वारा निर्मित अर्धमागधी काष के अंग्रेजी अनुवाद का कार्य स्वयं लालाजी ने किया था।

यह इन्हीं के परिश्रम का मीठा फल है कि पाश्वंताथ विद्याश्रम शोध संस्थान जैनधर्म और जैनविद्या की निर्मल ज्योति फैला रहा है।

उनको तपस्विता एवं निष्काम सेवावृत्ति से हम लोगों को सतत् प्रेरणा मिलती रहे ।

विस्की

# श्री हरजसराय जैन: एक समर्पित ब्यक्तित्व

--- हरीशचन्द्र जैन

कुछ बातें असम्भव नहीं तो कठिन जरूर होती हैं—श्रीमंत होकर भी सादगी में जीना, सहा-यता के लिए नौकर-चाकरों के रहते भी हर काम खुद निबटाना और संसार में रहते हुए भी संसार की मोह माया से निलिप्त होकर जीना। ऐसे व्यक्ति में ज्ञान, चित्र और सेवा का संगम होता है। ऐसा ही व्यक्ति धर्म तथा समाज के लिए कुछ ठोस कर पाता है।

श्री हरजसराय जी से मेरा परिचय सन् १९३७-३८ से हैं। वे व्यापार के सम्बन्ध में अक्सर बम्बई बाते और मेरे पूज्य पिता श्री जगन्नाथ जी जैनी के पास रहते। मैंने उन्हें सामान्य तड़क-भड़क से दूर हमेशा खादी के निर्मल वस्त्रों में ही देखा है।

इस बीच अक्सर उनसे लम्बी चर्चाएँ होतीं। शायद ही कोई ऐसा विषय हो जिस पर बे अधिकारपूर्वक नहीं बोलते। सामान्य घर-गृहस्थी से सम्बन्धित विषयों से लेकर तारामण्डल व ग्रह-नक्षत्रों तक। परन्तु हर बार चर्चा सिमट कर श्री सोहनलाल जैन बिद्या प्रसारक मण्डल एवं पार्व्वनाथ विद्याश्रम शोध संस्थान पर मा जाती। उसके विकास की चिन्ता उन्हें हर समय सताये रहती और मैं मानता हूँ कि उसी चिन्ता का परिणाम है कि आज पार्व्वनाथ विद्याश्रम जैन-विद्या का विश्व प्रसिद्ध शोध संस्थान है।

मैंने अधिक समय उन्हें समिति या विद्याश्रम के कार्यों में ही लगा पाया है। संस्था की प्रगति धीमी न हो, इसके लिए उन्होंने एक-एक दिन में ५०-५० पत्र तक अपने हाथ से जिल्ले हैं।

परन्तु कार्य में तल्लीनता के बावजूद स्वभाव में विरक्ति उनकी विलक्षणता है। मुझे मालूम है, परिजन के विछोह के समय भी वे सामान्य ब्यक्ति की तरह जगत् की असारता पर चर्चा नहीं करते; बिल्क घटना से निल्पित हो कर्म में तल्लीन रहते। शायद गीता में ऐसे ही व्यक्ति के लिए 'कर्मण्ये बाधकारस्ते....' की बात कही गई है।

पार्श्वनाथ विद्याश्रम, श्रीरामाश्रम हाईस्कूल, होम्योपैथिक चिकित्सालय आदि शिक्षा एवं सेवा के उनके रोपे गये पौधे वटवृक्ष का आकार लें, यही कामना है।

खार, बम्बई

## LALA HARJAS RAI : LIFE AND IDEALS

#### S. L. Khanna

It has given me immense pleasure to learn that P. V. Research Institute, Varanasi, is planning to bring out 'Shri Harjas Rai Commemoration volume. That I should be called upon to record my reminiscences of my association with Harjas Rai, gives me added pleasure and I consider it a privilege.

One is tempted to use superlatives when one writes about men of the calibre and stature of Harjas Rai that such men as he still lived in our midst, must be regarded as a blessing.

I came in contact with Harjas Rai, for the first time, way back in 1915, when he, from Amritsar and I, from Wazirabad (Pakistan) migrated to Lahore (Pakistan) to join the Govt college for further studies after Matriculations.

Both of us were outstation students so we sought accomodation in the boarding house commonly known as 'The Quadrangle'. Harjas Rai was allotted a seat in dormitory number 1 and I got one in the contiguous dormitory number 2. Each dormitory accomodated eight students in those days. Harjas Rai was a vegetarian and because I was a non-vegetarian, we joined different messes. He had taken up Arts and I had taken up Science subjects. Our contact during the first two years, therefore was limited to only two periods of studies a day at college. After college hours however, we were invariably together every evening playing Hockey at the playground, close to the hostel. We were both keen players but not good enough to be inducted into the college eleven. Both of us were gifted with powerful vocal chords and we made full use of the same, urging coaxing our playmates to mount an assault on the opponents goal.

After passing the Intermediate examination in 1917, I also took up Arts subjects in common with Harjas Rai and as luck would have it, we were both accommodated with two more students in the same room in college hostel known as 'Sheesh Mahal'. We stayed together in this hostel

for full one year and this gave us the opportunity to get to know each other from close proximity. I felt drawn to him because he possessed qualities of head and heart that endeared him to one and all. He led a well regulated disciplined life. Before going to college in the morning he will leave his bed, his table and other belongings arrayed and arranged in proper order, spick and span. He had fixed hours of study and did not believe in wasting time in idle gossip. He never missed to say his prayer before slipping into bed at night and before leaving the bed in the mornings. His sense of tidiness has stuck to him throughout his life.

Students respected him for his sobriety, affable manners and cheerful disposition so much so that he earned the appellation of 'Taya)—senior uncle. Otherwise too he deserved this title because he was a married man and was the father of a son by that time! In the fourth year of our studies at the college, we were again allotted accommodation in the Quadrangle. But this time we were in individual cubicles. Even so, because we were studying the same subjects and our interests were common in sports like Hockey, swimming and boating, we spent longer hours in each others' company.

After graduation from Govt. college, Lahore, Harjas Rai went back to Amritsar to join his family business in Guru Bazar, under the guidance of his respected father and in partnership with his brothers, one elder and the other younger to him. Here he was lovingly called Babu Harjas Rai, possibly because of his high education.

I stayed on in Lahore for another two years studying law in Law College. We used to visit each other occassionally and I thus got to know his brothers and father.

At the conclusion of my studies, I took up service in the Police department where I was entrusted with the task of conducting Police cases in Courts. My postings took me to different district towns like, Lyallpur, Sheikhupura, Ambala, Ludhiana, Sargodha and Rawalpindi etc. Distances did not make any the least difference in our relations however and the bonds and ties of our friendship took into its folds our family members as well and it is extremely gratifying that our children, boys and girls are extremely fond of one another.

Babu Harjas Rai and his brothers had large families and in course of time, Babu Harjas Rai and his family started feeling cramped and suffocated in the meagre accomodation at their disposal. After long deleberations and with great hesitancy, he approached his father and sought his permission to leave the joint family house and take up seperate residence. Chacha Ji did not approve of the proposal and asked his son to shelve the proposal for sometime. Babu Harjas Rai kept drawing Chacha Ji's attention now and then to his difficulties and problems emanating from joint family living. His sense of duty to his respected father did not permit him to injure his feelings and he did not force the issue. It was after the death of Chacha Ji and when his eldest son's marriage was approaching that he rented a seperate house in Lakkar Mandi, Later on, he and his younger brother built magnificant banglows on Maqbool Road in the Civil Lines and started living there.

Babu Harjas Rai's sense of cleanliness has stuck to him throghout his life. He used to sweep his rooms, himself. He would then dust the furniture, books and registers and arrange every little thing in order. He followed the same routine when the family shifted from Amritsar to Faridabad Industrial township. Unfortunately his feeble frame and ill health do not permit him to do this job any more and the same is handled by others. Generally Babu Harias Rai is very soft spoken and accomodating. He is never aggressive but at the same time he is not prepared to lose sight of his basic principles. I recollect an occasion when he showed his firmness and courage in confrontation with elders in Jaina brotherhood for whom he had great regard. I was a member of the marriage party which went from Amritsar to Sialkot to celebrate the wedding of Babu Harjas Rai's nephew. As was customary then and to a lesser extent even now, members of the 'Barat' would sit together in groups of five or six in a circle and the eats used to be served in large size Thals. Harjas Rai and I were in one group and were eating sweets etc. from the same tray. Some members of the party took exception a non-jain partaking of food along with Jains. Harjas Rai let them know clear and loud that he and his friend, viz myself, would eat together. There was some heat engendered but ultimately Babu Harjas Rai's persuasive arguments, put across a gentle but firm manner overcame their prejudices and things went on merrily. Business was not the only concern of Babu Harjas Rai in Amritsar. As his children grew up, he became concerned about their education and it was through his pioneering efforts that a co-educational institution came into existence at Amritsar. This school was run in a rented building of Hall Bazar and it was through the untiring selfless efforts of Babu Harjas Rai that the present magnificent building of the Mall Road now houses Ram Ashram High School. This School was literally built up brick by brick by Babu Harjas Rai and I understand that the school has—boys and—girls on its roll today.

Side by side with this, Babu Harjas Rai kept up his interest in literary pursuits. He delved deep into Jaina scriptures and felt the need for research in ancient Jaina literature. He enlisted the support of Jaina friends, put across his ideas to them and this dedicated pursuit led the establishment of Sohanlal Jaina Vidya Prasarak Samiti. In course of time P. V. Research Institute was established at Varanasi under the patronage of Babu Harjas Rai. This Institute is a standing monument to the selfless, dedicated service of B. Harjas Rai to the Jaina Community in the first instance and to ancient Indian literature in general. On coming to Faridabad, B. Harjas Rai and his sons established Jeevan Jagan Charitable Trust which is running a popular charitable homeopathic dispensary for services of the general public.

I conclude with best wishes for the P. V. Research Institute, a living memory of Babu Harjas Rai and his family.

## HARJAS RAI JAIN, A MAN OF CLEANER PUBLIC LIFE

#### G. R. Sethi, Amritsar

It is a matter of great pleasure for me to know that P. V. Research Institute, Varanasi, in bringing out an Abhinandan Granth for my dear friend, Shri Harjas Rai Jain.

If I remember aright, I have known him for more than 60 years now. In fact, my contacts with a number of leading Jaina families of Amritsar date back to my school and college days in view of my close ties with the late Professor Mast Ram Jain, who was a classfellow from first primary in the PBN High School, Amritsar, till our graduation from Khalsa College, Amritsar. Both of us were frequent visitors to cach other's house. Through his medium, I came to know some prominent Jain businessmen of Amritsar.

When I completed my education, I entered the profession of journalism towards the end of December, 1920. In about a year's time, I had established good contacts with upper strata of local socialites and some prominent businessmen. Lala Rattan Chand Jain, an elder brother of Shri Harjas Rai Jain, had likewise come into my contact.

It was around 1923, that I heard of Master Sunder Singh ji, a khadi clad teacher, having emerged on the scene who had established a school with about half a dozen children of some prominent businessmen, taking up full responsibility for looking after them, their education, their meals, rest and play etc. from morning till evening, collecting these children from their houses and finally returning them to their parents. This was a novel experiment in Amritsar. I was told that the teacher was being financed by members of Shri Harjas Rai Jain's family and one of their neighbours in Guru Bazar, the late Lala Dwarka Das Gotewala. Lala Dwarka Das was known to me very well, because he was a close friend of my father, who used to purchase valuable articles like gold embroidered garments, silk textiles, gold and silver jewellery etc. through Lala Dwarka Das.

Parsuaded by him, I had visited the new school, which had by now a dozen odd students and two or three teachers helping Master Sunder Singh ji. The school was housed in a few rooms of the dilapidated building of the erstwhile Christian Missionary School near Guru Bazar. Lala Harjas Rai Jain was already looking after the financial side of the school.

When its strength increased after a few years, it shifted to a more commodious building near my office in Katra Sher Singh. It was then known as "Mātā Pitā School" and I put my own children in this school, Our contacts with the founder developed further and I was a frequent visitor to the school. This was perhaps in the late twenties or early thirties. As its strenngth grew further, it was shifted to a building in the Civil Lines. By now a Trust had been created with Lala Harias Rai Jain as its secretary. It had patriots like Dr. Saif-ud-Din Kitchlew, the well-known Martial Law hero and some others as its member. I was also invited to join either the Trust or the Managing Committee, which was functioning with Shri Harjas Rai Jain as its Honorary Secretary. The more I saw of him, greater was my admiration for the zeal with which he performed his duties giving time and money both to build up a wonderful institution, which has now its own spacious buildings and is the only co-educational institution in this city teaching up to Higher Secondary classes. It is my privilege to be the Chairman of its Governing Council

The more I saw him and his working, the greater was my admiration for his integrity, both in public and private life. He was almost unsparing, when he saw something wrong done by his closest friends, he was always brutally frank and unbending on matters of principle. Because of his remarkable honesty, addiction to truth and free and frank expression on matters of public interest, he may have annoyed some people, but he did not sacrifice principles for expediency.

I cannot say anything else, except that I treat him as my model for a cleaner public life, a rare quality these days, a commodity so scarce.

I am glad that his sons are also trying to follow in his footsteps.

# PESCARIA PARPERS

## JAINA TRADITION OF TIRTHANKARS

Dr. Vilas A. Sangave

#### Tradition of Tirthankars:

Jainism is the ancient religion of India and during its long and unbroken existence it is promulgated by 24 Great Preachers known as 'Tirthankaras' i. e. 'ford makers to across the stream of existence'.

This tradition of Tirthankaras begins with Rishabha, the first Tirthankara, and ends with Mahavira, the twentyfourth Tirthankara. Naturally, there is a continuous link among these twenty-four Tirthankaras who flourished in different periods of history in India. It therefore means that the religion first preached by Rishabha in the remote past was preached by the succession of remaining twenty-three Tirthankaras during their life-time for the benefit of living beings. Since Mahavira is the twenty-fourth Tirthankara in this line of Tirthankaras, he, by no means, could be considered as the founder of Jaina religion. Hence Mahavira is not the founder but the promulgator and great preacher of Jaina religion during the sixth century B. C. Now it has been an accepted fact by the historians that Mahavira did not found Jaina religion but he preached the religion which was in existence from the remote past.

#### Historicity of the Jaina Tradition:

The historicity of this Jaina tradition is amply borne out both by literary and archaeological evidences. By the beginning of the 20th century many writers were under the impression that Mahavira was an imaginary or a legendary figure. Soon they realised that Mahavira was a historical figure. But still he was regarded as the founder of Jaina religion and as the champion of non-violence who revolted against the violent practices of Brahmanism. The recent researches in historical and Indological studies carried out by Western and Oriental Scholars have removed beyond doubt the ideas of former writers about the role of Mahavira and have now conclusively established the fact that Mahavira is not the founder of Jaina religion but the promulgator of Jaina religion

which was in prevalence in India, especially in Eastern India, from the ancient past. This view is clearly stated by P. C. Roy Chaudhury in his book 'Jainism in Bihar' in the following terms: "A common mistake has been made by some of the recent writers in holding that Jainism was born because of discontent against Brahmanism. This wrong theory originates because these writers have taken Vardhamana Mahavira as the founder of Jainism. This is not a fact....... The creed had already originated and spread and Mahavira propagated it within historic times".

Thus it is now an accepted fact that Mahavira is the Tirthankara or prophet of Jaina religion and that he preached the religion which was promulgated in the 8th Century B. C. by his predecessor Parshvanatha, th 23rd Tirthankara. The historicity of Parshvanatha (877-777 B. C.) has been clearly established. Parshvanatha, the son of King Vishvasena and Queen Vamadevi of Kingdom of Kashi, led the life of an ascetic, practised severe penance, obtained omniscience, became a Tirthankara, propagated Jaina religion and attained Nirvana or salvation when he was 100 years of age at Sammet Shikhara, i.e. Parasnatha hill in Hazaribag District of Bihar State. Eminent historians like Vincent Smith, R. C Majumdar, and R. K. Mookarji regard Parshvanath as a historical personage and a great preacher of Jaina religion.

The predecessor of Parshavnatha was Nemi-natha or Arishtanemi, the 22nd Tirthankara and the historicity of Nemi-natha like that of Parshvanatha, could be easily established. Nemi-natha was the real cousin of the famous Lord Krishna of Mahabharata as Samudravijaya, the father of Nemi-natha, and Vasudeva, the father of Krishna, were brothers. Nemi-natha possessed a unique personality due to his great compassion towards animals. This is clearly revealed by a significant incident in his life. While Nemi-natha was proceeding at the head of his wedding procession to the house of his bride, Princess Rajimati the daughter of King Ugrasena, he heard the moans and groans of animals placed in an enclosure for some meat eaters and instantly decided not to marry at all as his marriage would involve such a slaughter of so many innocent animals. Immediately Nemi-natha renounced his royal title and became an ascetic. Learning this renunciation of Nemi-natha, the betrothed princess Rajimati also became a nun and entered the ascetic

order. Nemi-natha preached religion for several years and finally attained Nirvana on the Mount Girnar, in Junagadha District of Gujrat State. As Nemi-natha renounced the world, he did not take part in the fraternal struggle of Mahabharata like his cousin brother Lord Krishna. Since this Great War of Mahabharata has to be assumed as an historical event and Krishna to be an historical personage, then his cousin brother Nemi-natha is also entitled to have a place in this historical picture. There is also an inscriptional evidence to prove the historicity of Neminatha. Dr. Pran Nath published in the "Times of India" (dated 19th March 1935) a copper plate grant of the Babylonian King Nebuchadnazzar I (1140 B. C.) found at Prabhaspattan in Gujrat State, which, according to his reading, refers to the Babylonian King having come to Mount Revat to pay homage to Lord Nemi-natha. Dr. Fuherer also declared on the basis of Mathura Jaina antiquities that Nemi-natha was an historical personage (vide Epigraphica Indica, I, 389 and II, 208-210). Further, we find Nemi-natha's images of the Indo-Scythian period bearing inscriptions mentioning his name. These and many other inscriptions corroborate the historicity of 22nd Tirthankara Nemi-natha

Among the remaining 21 Tirthankaras of the Jaina tradition, there are several references from different sources to the first Tirthankara Rishabhanatha or Adinatha. Thus the tradition of twenty-four Tirthankaras is firmly established among the Jainas and what is really remarkable about this Jaina tradition is the confirmation of it from non-Jaina sources, especially Buddhist and Hindu sources.

#### Jaina Tradition and Buddhism:

As Mahavira was the senior contemporary of Gautama Buddha the founder of Buddhism, it is natural that in the Buddhist literature there are several references of a personal nature of Mahavira. But it is very significant to note that in Buddhist books Mahavira is always described as Nigantha Nataputta (Nirgrantha Juatriputra, i.e. the naked ascetic of the Juatri clan) and never as the founder of Jainism. Further in the Buddhist literature Jainism is not shown as a new religion but is referred to as an ancient religion. There are ample references in Buddhist books to Jaina naked ascetics, to worship of Arhats in Jaina Chaityas or temples and to the Chaturyama Dharma (i. e. fourfold religion) of 23rd Tirthankara Parshvanatha.

Moreover it is very pertinent to find that Buddhist literature refers to the Jaina tradition of Tirthankaras and specifically mentions the names of Jaina Tirthankaras like Rishabhadeva, Padmaprabha, Chandra prabha, Pushpadanta, Vimala-natha, Dharma-natha and Nemi-natha. The 'Dharmottarapradipa', the well-known Buddhist book, mentions Rishabhadeva along with the name of Mahavira or Vardhamana as an Apta or Tirthankara. The 'Dhammikasutta' of the 'Anguttra Nikaya' speaks of Arishtanemi or Nemi-natha as one of the six Tirthankaras. The Buddhist book 'Manoratha-Purani', mentions the names of many lay men and women as followers of Parshvanatha tradition and among them is the name of Vappa, the uncle of Gautama Buddha. In fact it is mentioned that Gautama Buddha himself practised penance according to the Jaina system before he propounded his new religion.

Further, it is significant to note that the names and numbers of Buddhas, Paccekabuddhas and Bodhisattvas in Buddhism appear to have been influenced by those of the Jaina Tirthankaras. For instance, Ajita, the name of the 2nd Jaina Tirthankaras, has been given to one Paccekabuddha. Padma, the 6th Jaina Tirthankara, is the name of the 8th of the 24 Buddhas. Vimala, a Paccekabuddha, has been named after Vimala-Natha, the 13th Jaina Tirthankara.

#### Jaina Tradition and Hindusim:

The Jaina tradition of 24 Tirthankaras seems to have been accepted by the Hindus, like the Buddhists, as could be seen from their ancient scriptures. The Hindus, indeed, never disputed the fact that Jainism was founded by Rishabhadeva and placed his time almost at what they conceived to be the commencement of the world. They acknowledged him as a divine person and counted him amongst their Avatāras i.e. various incarnations of Lord Vishnu. They give the same parentage (-father Nabhiraja and mother Marudevi) of Rishabhadeva as the Jainas do and they even agree that after the name of Rishabhadeva's eldest son Bharata this country is known as Bharata-Varsha.

So far as the oldest Vedic literature is concerned we find that in the Rig-Veda there are clear references to Rishabha, the 1st Tirthankara and to Arishtanemi, the 22nd Tirthankaras. The Yajur-Veda also mentions the names of three Tirthankaras, viz. Rishabha, Ajitanatha and Arishtanemi. Further, the Atharva Veda specifically mentions the sect of Vratyas and this sect signifies Jainas on the ground that the term 'Vratya' means the observer of Vratas or vows distinguished from the performer of sacrifices, which applied to the Hindus at the times. Similarly in the Atharva-Veda the term Maha-Vratya occurs and it is supposed that this term refers to Rishabhadeva, who could be considered as the great leader of the Vratyas.

In the later Puranic literature of the Hindus also there are ample references to Rishabhadeva. The story of Rishabha occurs in the Vishnupurana and Bhagavat-Purana, where he figures as an Avatara i.e. incarnation of Narayana, is an age prior to that of ten avataras of Vishnu. The story is exactly identical with the life history of Rishabhadeva as given in the Jaina sacred literature. In this way Rishabhadeva's life and significant importance narrated in the Jaina literature get confirmed by the account of Rishabha given to the Hindu Puranas.

Thus from the fact that Hindu tradition regards Rishabhadevaand not Mahavira-along with Gautama Buddha as an incarnation of God, it can be said that the Hindu tradition also accepts Rishabhadeva as the founder of Jainism.

## Jaina Tradition and Archaeological Evidence:

From some historical references it can be regarded that Rishabhadeva must be the real founder of Jainism. In this connection Dr. Jacobi writes thus, "There is nothing to prove that Parshva was the founder of Jainism. Jaina tradition is unanimous in making Rishabha the first Tirthankara as its founder and there may be something historical in the tradition which makes him the first Tirthankara". There is evidence to show that so far back as the first century B.C. there were people who were worshipping Rishabhadeva. It has been recorded that King Kharvela of Kalinga in his second invasion of Magadha in 161 B. C. brought back treasures from Magadha and in these treasures there was the statue of the first Jaina (Rishabhadeva) which had beed carried away from Kalinga three centuries earlier by King Nanda I. This means that in the 5th Century B. C. Rishabhadeva was worshipped and his statue was highly valued by his followers. From this it is argued that if Mahavirā or Parshvanatha were the founders of Jainism, then their statues would have

been worshipped by their followers in the 5th Century B. C. i.e. immediately after their time. But as we get in ancient inscriptions authentic historical references to the statues of Rishabhadeva it can be asserted that he must have been the founder of Jainism.

Other archaeological evidences belonging to the Indus Valley Civilization of the Bronze Age in India also lend support to the hoary antiquity of the Jaina tradition and suggest the prevalence of the practice of worship of Rishabhadeva, the 1st Tirthankara, along with the worship of other deities. It is very pertinent to note that many relics from the Indus Valley excavations suggest the prevalence of Jaina religion in that most ancient period.

From these archaeological evidences it can be stated that there are traces of worship of Jaina deities and that there was the prevalence of worship of Jaina Tirthankara Rishabhadeva along with the worship of Hindu God who is considered to be the prototype of Lord Shiva in the Indus Valley Civilization. This presence of Jaina tradition in the most early period of Indian history is supported by many scholars like Dr. Radha Kumud Mookarji, Gustav Roth, Prof. A. Chakravarti, Prof. Ram Prasad Chand, T. N. Ramchandran, Champat Rai Jain, Kamta Prasad Jaina and Dr. Pran Nath.

Regarding the antiquity of Jaina tradition of Tirthankaras Major J. G. R. Forlong (in his books 'Short-studies in the Science of Comparative Religion') writes that from unknown times there existed in India a highly organized Jaina religion from which later on developed Brahmanism and Buddhism and that Jainism was preached by twenty-two Tirthankaras before the Aryans reached the Ganges. Dr. Zimmerman also strongly supports the antiquity of Jaina tradition in the following terms. "There is truth in the Jaina idea that their religion goes back to remote antiquity, the antiquity in question being that of the Pre-Aryan". (Vide Zimmerman: The Philosophies of India, p. 60).

# CONTEMPORARY RELEVANCE OF 'TRIRATNA' IDEAL OF JAINISM

Dr. L. K. L. Srivastava, Ballia

Jainism, as we know, is famous for its ethical teachings being consequent upon the attainment of liberation. A kevalin (liberated one), free from all 'ghātin' karmas, enjoys infinite bliss, knowledge, faith and power. In order to attain liberation, Jainism lays down certain disciplines. The very first Sūtra of 'Tattvārthasūtra' suggests right faith, right knowledge and right conduct together as path to liberation. These are known as three jewels (triratna) in Jainism,

Now, the belief in the padārthas\* (tattvas) such as soul etc, is right faith or intuition. 'Faith in the predicaments is right intuition.' To elaborate it another definition follows: 'Acquiescence in the predicaments declared by a jaina is called right faith, it is produced either by natural character or by the guru's instruction.' This right vision appears to be eight fold viz. (a) niśańkatā (b) niḥkāṇkṣitā (c) nirvicikitsā (d) amūḍhadṛṣṭi (e) upabṛhaṇa (f) sthitikaraṇa (g) vāṭsalya (h) prabhāvanā. Right knowledge is the knowledge of the predicaments and c., according to their real nature, undisturbed by any illusion or doubt. 'That knowledge which embraces concisely or in detail the predicaments as they actually are is called right knowledge by the wise. This knowledge is said to be five fold viz. (a) mati (b) śruta (c) avadhi (d) manaḥparyāya (e) kevala. Right conduct is the abstaning from all actions tending to evil courses by one who possesses faith and knowledge. Right conduct is described as the entire relinquishment of blamable impulses.

<sup>1.</sup> Samyagadarśanajñāna Cāritāņi moksa mārgah, cf. T. S I/1.

<sup>2.</sup> Jamism recognizes the following tattvas viz. soul, non-soul, inflow, bondage, stoppage, shedding of karmic matter and liberation; Ibid 1/4.

<sup>3.</sup> Ibid.

<sup>4.</sup> Cf. 'The Sarvadarsanasangraha' by Madhavacarya, The Chowkhamba Sanskrit Series Office, Varanasi 1961 p. 46.

<sup>5.</sup> Cf. T. S. 1/9 also cf. Svaparāntaram jānātiyaḥ sah jānāti—Istopadesh-33.

<sup>6.</sup> Cf. 'Samayasāra,' IV/155 also cf. S. D. S. by Madhacarya, pp. 47-48.

Right conduct has been subjected to a five fold division viz. (a) ahirhsā (b) satya (c) asteya (d) brahmacarya (e) aparigraha. These five are called 'five vows' in Jainism. These are prescribed for both monks and householders to prepare the ground for attaining 'anantacatustaya'. In the case of former, they are termed as great vows (mahāvrata); while in case of the latter they are called small vows (anuvrata). Monks should practise them according to the highest and strictest standard. holders have been given due considerations. The vow of ahimsa is the avoidance of injuring life by any act of thoughtless in any morable or immovable thing. To householders it would mean abstinence from killing any animal. Truthfulness is understood as truth in thought, word and deed. Asteya means not taking anything in thought, word or action for which one is not entitled. Brahmacarya means chastity in word. thought and deed. For a householder it would mean mere cessation from adultery. Aparigraha is understood as renunciation of all worldly interests by thought, word and deed.

A pertinent question arises in this context: Why does Jainism not cling to right knowledge alone as the path of liberation? The cause is obvious. Bondage, here, is the result of perverted vision, knowledge and conduct and hence the above three means, together, are suggested. Moreover, these three are spoken of as interdependent and if any of them is missing, liberation becomes impossible. The text runs thus: 'without right faith there is no right knowledge, without right knowledge there is no virtuous conduct, without virtues there is no deliverance (mokşa) and without deliverance there is no perfection nirvāṇa)'. Thus we see that when these three are united, they become conducive to liberation. They should not be practised severally. As a patient does not recover his disease with the knowledge of medicine alone but by his constant use with a conviction that he will be cured soon; similarly, liberation in life is possible with the practice of these three means mentioned above.

From the discussion made so far, we come to a conclusion that though all the three are equally important for the attainment of liberation

<sup>1.</sup> Cf. Five yamas in the 'Yoga-Sutra' ii/30.

<sup>2.</sup> Cf. T. S. VII/2.

<sup>3.</sup> Uttarādhyayna Sutra XXVII 1/30.

<sup>4.</sup> Akalanka Deva's 'Tattvārtha Vārtika', 1/1, p. 14.

Jainism seems to lay more stress on right action or conduct. Right knowledge and right vision are the theoretical aspects whereas right conduct forms the practical one. It is the right conduct which perfects knowledge, since theory without practice is empty. Right knowledge dawns when all the karmas are destroyed by right conduct. S. Radhakrishnan rightly remarks: The materialistic view of karma leads the Jainas to attribute more importance than the Buddhists to the outer act in contrast to the inner motive.' 1

Now let us turn our face to the modern society and observe how the well known triad called the three jewel (right intuition etc.) bear contemporary relevance. A consideration of the temper of the modern world leads us to believe that the most important fact that every social. political or religious thinker has to face not only in India but in any part of the world (so called developed and advanced), is that the social milieu in which he lives, is in a very high degree hostile to the spiritual life. Modern world claims to be progressive for certain reasons. The rapid growth (development) of science and technology has been threatening religions values of life for a considerably long time. It is said to have brought to us prosperity, convenience, sophistication and novelty. That is undoubtedly true. This world teems with objects of comforts provided by science. We are very lavishly enjoying the blessings of science in respect of automobiles, ships and what not. Our cosmonants have already reached the Moon and think now to migrate on that. Various discoveries and inventions in the field of medicine and surgery have prolonged the span of human life. The greatness of a nation is measured today by the quality and amount of destructive weapons it possesses. Fabulous sums of money are spent for equipping the nation with sophisticated modern weapons. No one knows what will be the consequence of all this in future, but what it has resulted in something good or bad, is visible to every keen eye. The technological revolution liberates man from his servitude to Nature but it has also the dreadful possibility of man's self-destruction.

 <sup>&#</sup>x27;Indian Philosophy', vol, I, by Radhakrishnan, S. p. 325. George Allen and Unwin Ltd. London, 1929, also cf. A History of Indian Philosophy', Vol. I, by Dasgupta, S. N. p. 200, Cambridge University Press, 1969.

The secularised man of today is restless, full of doubts, relentlessly questioning and experimenting. He is sceptical regarding the existence of God, Soul, life after death and liberation. Religion, for him, is the cause of intellectual bondage, failure and lack of vitality, because it believes that all needful truth, is given to man and there is no need for further enquiry and search. It is supposed to be a failure to promote the best life. Overall, its vitality and usefulness is being questioned in this age.

Change is the inexorable law of Nature. I admit, Everything undergoes a change and this is its life. Our present sensibility is the outcome of the same law of Nature. Of course the modern mind wants novelty. Wonderful is the change that has made man forgetful of himself. Behind this present unrest of man of today, there lies a fact that he is not living a fuller life. The hippy movement all over the world, is a clear indication of spiritual unrest. The fact is that the Man is not only a biological entity or even a social animal, but also something more. There is a hidden core of the human personality which lends meaning to life and which gives man no rest till he discovers it. Now, what is it that most of us are seeking? Especially in this world, everybody is trying to find some kind of peace, happiness, a refuge Surely it is important to find out, is not it? Probably most of us are seeking some kind of happiness in a world that is ridden with turmoil, wars, contention, conflict and strife. That is why, we 'pursue, go from one leader to another, from one religious organisation to another, from one teacher to another.'s

The destructive potentiality of increased scientific power and technological skill can be neutralised only by the development of world community. If human life is to be bearable, such a community must come into existence. This requires a change in human nature, a great wave of generosity. The world cannot be better than the individuals who compose it. Changes of government or economical systems do not help

<sup>1.</sup> cf. 'Idealist view of Life', Radhakrishnan, S., p. 43, G. A. U. Ltd. London, 1957.

<sup>2. &#</sup>x27;The First and Last Freedom', by Krishnamurti, J. p. 28. London Victor Gallan Ltd. 1967.

us to raise the quality of human beings. We must get rid of our Self-centredness and develop world loyalty. In other words, the crisis of man could only be solved by realizing his spiritual potentialities and his true mission in life, which would spontaneously result in non-injury, non-appropriation, desirelessness, freedom from fear selfless service, Self-realization and Self-knowledge.

The necessity for us is to realize our own selves. Afterall that is the main issue, is not it? So long as we do not understand ourselves, we have no basis for thought, we can escape into illusions, can flee away from contention and strife, can look for our salvation through somebody else; but so long as we are ignorant of ourselves, the total process of ourselves, we have no basis for thought, for affection and action. The ideal of 'Triratna' is particularly relevant at the present time marked by spiritual unrest and crisis. The modern mind may not find it possible to believe in God, Soul and immortality but he can not be indifferent to the prospects of peace promised by this ideal. It puts before us the ideal of a perfect human being. Thus Triratna ideal, if put into practice, will establish permanent peace and all selfishness, enmity and malice will disappear. All our conflicts, all our contentions and clashes will come to an end. The life will be harmonious and worth living. Now What else is required by man than to live a heavenly life on the earth?

# JAINAS CONCEPT OF SUBSTANCE

#### Narendra Kumar Singh

A thing has many characters and it exists independently. It is called substance. Substance is defined which possess qualities and modes, and also possesses two different kinds of characters. Some are permanent and essential while others are changing. For instance consciousness, is the essential character of the soul, while desires, volitions, pleasure and pain are its accidental characters. The former are the attributes (guna) and the latter are modes (paryāya).

The definition of substance (dravya) that we find in Jainism is this, "that which maintains its identity while manifesting its various modifications and which is not different from satta is called substance.

Substance is the subject of qualities (guna) and modifications (Paryāya). The quality stays with the substance, and is constant, the modifications succeed each other. A particular piece of clay always has form, but not always the same form. It is never without form, form is a constant quality, these are modifications.

Substance is that in which there are origination, destruction, and permanence. With the origination of a new mode of existence there was the destruction of the old mode of existence, while the substance has remained permanent. With the destruction of a house there is the origination or coming into existence of a heap of debris, while the bricks etc. are the same. The substance is neither destroyed nor originated, only the mode of existence, only the relations between the parts in this case. It is true that modes of things are changing every minute but qualities are not changing. Thus, when a jug is made it means that the clay lump has been destroyed, a jug has been generated and the clay is permanent, all production means that some old modes have been lost, some new one's brought in, and there is some part in which it is permanent. The clay has become lost in some form, has generated itself in another, and remained permanent in still another form. Thus when a lump of gold is turned into a rod or a ring, all the specific

qualities which come under the word "gold" are seen to continue, though the forms are successively changed, some of its modes are lost and some new ones are acquired. So here we find that gold is always gold but in its various forms, it might be changed but every where its goldness remains, gold is a constant property.

The essential qualities are always remain in the object and the inessential qualities are changeable. For instance, the essential quality of soul is consciousness and this quality always remains in soul. Pleasure and pain and other modes are in-essentials it manifests, last for some time being and again destroy. What are the basis of these modes? The Jaina philosophy calls this basis is substance. Generally only the basis of essential qualities are called substance. In a tree, perhaps, there may be change but there are even such qualities which are not influenced by change. In general, the basis of those qualities are called dravya. But the jaina philosophy does not admit dravya as the basis of essential quality, it admits the basis of inessential qualities also.

Thus in substance (dravya) there are both guṇa and paryāya. If the substance is entirely abstract and distinct from its qualities then it may change into infinite other substances, or if the qualities can exist separate from their substance, there will be no necessity for a substance at all. The relation between substance and quality is one of contemporary identity, unity, inseparability and essential simplicity, the unity of substance and qualities are not the result of union or combination.

Substances have been classified as either asti-kāya (extended) or nāsti-kāya (non-extended). There is only one substance namely, time (kāla) which is non-extended because it has no parts. Substances are further classified as either conscious (Jīva) or non-conscious (Ajīva). There are five non-conscious substances (ajīvas) namely, matter (pudgala), medium of motion (Dharma), medium of rest (Adharma), space (Ākāśa) and time (Kāla). Now, we will discuss about the nature of five nonconscious substances.

Pudgala

: Pudgala has been defined as that which undergoes modification by combination (Pud = to combine) and dissociations (Gala = to dissociate). It has rūpa, meaning, the qualities of colour, touch, taste and smell.

It possesses a form (murta). This word in the Buddhism has been used in the sense of a soul, while in Jainism it is used for matter. Matter signifies anything which is liable to integration and disintegration. It is an eternal substance with regard to quantity and quality. It may increase or diminish in volume without any addition or loss of particles. All material substances are characterised by the tendency to form aggregates or to break up into smaller and smaller parts. The smallest part which cannot be divided further is the atom (anu), compound objects of the material world including senses, mind and breath are the combinations of atoms. Sound has been regarded not as a quality but only as a modification of matter. According to Kundakunda pudgala is as that which can be experienced by the five sense-organs.

Ametacandra Sūri, defining pudgala says that parmānus are called pudgalas, Skandhas are also called Pudgalas, as they are the modifications of several pudgalas. According to Jainas everything in the world except souls and space, is produced from matter. Pudgala exists in the two forms of anu'or' atom and skandha or aggregate. The skandhas vary from binary aggregates to infinite compounds.

Medium of motion

: (Dharma) This is the principle of motion and pervades the whole universe, Dharma, in Jainism, has been defined as a substance which itself does not move but helps the moving jivas in their movement, just as water assists the movement of moving fishes. The fish swims by its own force but the water is essential for swimming. It has absolute absence of taste, colour, smell, sound and touch, so it is formless. The medium of motion is an immaterial substance which possesses no consciousness. From the empirical standpoint it has been considered to possess an infinite number of space points

(Pradesas) and from the transcendental standpoint it is said to possess only one pradesa.

#### Medium of Rest

(Adharma)

: This is the principle of rest and pervades the whole universe. This is the auxiliary cause of rest to the soul and matter.

Adharma has been defined as a cause of helping the pudgalas and Jiva which are at rest, in taking rest, just as earth, which is at rest, helps those who want to stay and take rest. Like dharma, it has also absolute absence of taste, colour, smell, sound and touch and so it is formless. It is because of this principle that bodies in motion are enabled to enjoy a state of rest Dharma is a substance which provides the conditions for the movement of other substances, while remaining unmoved. Adharma, on the contrary, is the condition that helps the various substances to return to a restful state from their mobility, in the same way a tree helps a traveller to stop and rest in its shade. In Jainism these two are considered to be metaphysical categories and in Hinduism they are considered to be ethical principles. Dharma is itself motionless and it helps the movements of those which are in motion. the 'adharm' is motionless and helps in the stay of those which want to take rest.

Space

: Space is infinite, eternal and imperceptible. All substances except time have extension and extension is afforded only by space. Space is eternal pervasive, and formless substance which provides room for the existence of all extended substances. Though imperceptible, its existence is inferred from the fact that substances which are extended can exist only in some place. Thus space is a necessary condition for the existence of all extended subtances. The Jainas distinguish between two kinds of space, the one which is characterised by the

presence of motion and the another in which motion is absent. Lokākāśa is the world of life and movement and constitutes the ground of all human activity and experience. There is nothing in it except pure space. Only the omniscient souls can have a direct apprehension of it.

Time

: Time has astitva or existence. Time is an astikaya, because it does not extend in space. It is infinite. It is not perceived but inferred from its characteristics which make possible continuty, modification and activity. It is one and indivisible. Modification or change of stages in a substance cannot be conceived without reference to time.

A difference has been made between eternal time, without form, begining or end and relative time, with beginning and end and variations of hour, minute etc. The former has been regarded as kala and the latter samaya. Kāla is the substantial cause of samaya. Relative time is determined by changes or motion in things. These changes themselves are the effects of absolute time. The eminent philosopher has said that there is not only. succession in time but also duration is.

- Substance: (1) The Jaina Philosophy accepts the conclusion of infinite Dharma object.
  - (2) There remains two kinds of characters in the object. essential and inessential.
  - (3) Dravya is the combination of two kinds of characters.
  - (4) The dravya has been classified.
  - (5) The Jiva and a jiva come in the extended substances. The ajiva has four types, Dharma, adharma, pudgala and Ākāśa.
  - (6) Each pudgalas are the combinations of the atoms.
  - (7) Kāla is non-extended dravya.

#### Conclusion:

In the above classification of substance, as we see that any thing which has origin, existence and destruction is called substance, and substance possesses both qualities and modes. Substance and quality are inseperable. Substance is not changeable and is permanent. We have seen that the essential quality of substance is not changeable, for example the substance gold with its quality is not subject to change.

#### References:

- 1. Bharatiya Darsan.
- 2. The conceptual framework of Indian Philosophy.
- 3. Outlines of Jainism.
- 4. Indian Philosophy.
- 5. A critical study of Indian Philosophy.

# JAINA THEORY OF PAROKȘA-JŇANA

#### Dr Gour Hajra, Visva-Bharati

It is truly necessary to know what is pratyakşa or an immediate knowledge before going to discussion on mediate knowledge or a Prokşa-jñāna. Umāsvāti makes it clear that knowledge which depends exclusively upon ātman alone is pratyakṣa, while that which depends upon senseorgans and manas is parokṣa, of course, even in the case of parokṣa-jñāna, the instrumentality of Ātman is also accepted.

Knowledge derived through the sense-organs and manas was thus considered paroksa-jñāna by Jaina Philosopher and this was directly against the views held by the other schools of Indian Philosophy, which generally held the views that the sense-organs give us immediate knowledge (Pratyaksa-jñāna) whereas all the other 'sources' lead to only mediate knowledge.

But if we observe the stages of evolution in the Jaina canons, we find there are three stages. Among these three stages, third stage was influenced by the general tendency of Indian Philosophy that regards sensory knowledge as direct. (on this stage sensory knowledge has been placed in both categories, viz. direct and indirect. The sensory knowledge is direct in vyavahāra or practice or in the secondary sense).

Thus, according to early Jaina Philosophers, the knowledge which is derived from the self is pratyakşa and knowledge which does not arise from the self alone is called parokşa. But the later Jaina Philosophers came to accept the knowledge produced by the sense-organs also as pratyakşa. According to later Jaina logicians perception is the knowledge obtained through the operation of sense-organs and the manas. Hemacandra defines 'Viśadam Pratyakşa as clear knowledge. Clarity is its special quality. Akalańka also held this definition.

Now, we come to our specific discussion on the Jaina theory of mediate or non-perceptual knowledge. Non-perceptual is that which is not clear. The Jaina logician Akalanka says 'avisadam parokṣam'. It is indistinct, unlike pratyakṣa, dependent on others. It is devoid of

perceptual vividness. Akalańka classified paroksa-jñāna into following types: (1) Smṛti, (2) Pratyabhijñā, (3) Tarka, (4) Anumāna and (5) Āgama. All these being indirect knowledge. Let us discuss these five types of mediate knowledge one by one and see which of them is very important.

(1) Smṛti (memory)—Memory is the knowledge of an object perceived in the past as 'that' due to revival of its disposition (saṃskāra) which is a particular power of the self. It is revived. It is an effect of the revival of the disposition of the previous perception of an object. The object remembered must have been known in the past and it is experienced at the time of recalling it, in the form of 'that'.

There is a controversy among the philosophers, whether memory is a pramāṇa or not. Some holds that memory is a pramāṇa and some holds it is not a pramāṇa. There are mainly two traditions on the point the Jaina and the non-Jaina.

According to the Jainas memory is a sub-class of pramāṇa. This is clearly a departure from the view usually held by other-schools of Indian Philosophy on the point. On the other hand, non-Jaina tradition, vedic as well as Buddhist Philosophers are not ready to accept it as an independent pramāṇa on the ground that it depends on the validity of earlier experience (grahitagrahitva).

On the other hand, the Jaina logicians unanimously accept the validity of Smrti Pramāṇa. Their main argument is that the Samskāras recall for any particular purpose; the things experienced in the past. The memory of such things is a source of knowledge gained through senses. Therefore, memory is considered to be a pramāṇa because it is true facts (samvādin) just as perception etc. are treated as pramāṇas, because they are true facts.

The validity of pramāṇa can't be ascertained merely by relation to its dependence or independence of experience. If this argument is accepted, even pramāṇa will cease to be a pramāṇa, for inference also depends on knowledge already acquired through direct emperical perception.

(2) Pratyabhijñān (recognition)—Recognition is the synthetic cognition, caused by experience and recollection and cognising the simi-

larity. It apprehends an object in the forms 'this is that', 'this is like that', 'this is different from that', 'this is correlated to that' and the like. It knows relations, identity, similarity, dissimilarity, relation of sign and signate, correlation and the like; between a present perceived object and object perceived in the past and remembered now. Recognition knows a present perceived object as known in the past, e.g. 'this is that Devadatta' perception knows 'this'. Recollection knows 'that'. But recognition knows 'this is that'.

In connection with the problem of recognition, philosophers have held divergent views on two points, viz as to whether it is pramāṇa and as to its nature. The Buddhist tradition treats recognition as no pramāṇa. They believe in the transitory nature of things and hold that Devadatta of to-day is not the same Devadatta as of yesterday. From their point of view, therefore, the recognition 'he is the same Devadatta' is wrong. For them, infact, there is no question of recognition.

But the philosophers belonging to the two non-Buddhist traditions i.e. Jaina and Vedicist agree in treating recognition as pramana. The Jaina Philosophers believe in 'change in permanance'. According to them an object changes but does not loose its identity. The change is therefore, partial and not absolute and thus recognition is possible. In fact, the very fact that we do recognise things in practice, has been used by the Jainas as well as Brahmanical Philosophers to refute the theory of transitory nature of things.

(3) Tarka (inductive reasoning)—Inductive reasoning is a knowledge of universal concomitance of the probane with the probandum in the past, present and the future arising from the observation of their copresence and co-absence in the form of 'If this is present that is present' and 'if this is absent that is absent'.

Umāsvāti in his Tattvārtha Bhāsya has used the words tarka (reasoning) and uha (logic) as synonyms of second variety of sensuous knowledge, the speculation (Îhā) It was Akalanka who first of all offered a logical definition of reasoning. Since then the Jaina logicians have been defining reasoning as an independent organ of knowledge for cognising all such concepts as an universal like that of the concomitance of probandum and probane.

Mīmāmsakas do not accept Tarka as a separate pramāna. The Buddhists also deny its validity on the ground that tarka can only help one to know further an object which is already known through perception. The Naiyāyikas maintain that reasoning is only helpful in removing doubts about concomitance and is not independent organ of knowledge.

The Jaina logicians Akalanka recognised reasoning (tarka) as an independent organ of knowledge, since concomitance can not be known without reasoning. If we do not accept the validity of reasoning, we will not be able to accept either, as they both (influence and reasoning) depend on the same basis for their validity as pramāṇas.

(4) Anumāna (inference)—The most important method of knowledge is anumāna or inference. The Sanskrit word anumāna is usually translated as inference. Anumāna means a cognition which takes place after some other cognition, specially perception. The Vedic thinkers may have been the first to attempt a definition of anumāna and their definition influenced the the Jainas. Jainas hold that anumāna is the method of knowing an unperceived object through the perception of a sign (Hetu) recollection of its invariable concomitance with that object.

The Nyāya view is that anumāna is a type of secondary knowledge deduced from a prior knowledge. A knowledge of the invariability of concomitance between two things helps to deduce existence of one of them when the other is perceived. Vātsyāyana in his book Nyāyabhāṣya uses the term (अन्वोक्षा) 'anvikṣā' as synonyms for the word 'anumāna'. 'Anvikṣā' literally means knowledge which follows from other knowledge. It is always indirect or mediate knowledge. It is a complex process of knowledge is accepted by all schools of Indian thought except Cārvāka who denies it altogether.

Akalanka presents a comprehensive definition of anumāna as follows—congnition of sādhya produced by the sādhana is called Anumāna, which follows linga-grahana and Vyāpti-Smarana.

Hemachandra defines anumana thus:

साधना साध्य विज्ञानम् अनुमानम्

Anumana is the knowledge of Sadhya from sadhana. Fire is inferred from smoke. Here 'smoke' is the sadhana and 'Fire' is the Sadhya.

Anumāna is based on the universal accompaniment of the probane '(Sādhana) by the probandum (sādhya) in simultaneity or succession,

It is based on Vyāpti derived from induction (tarka), which is the logical ground of inference. In the early Jaina literature, the term 'avinābhāva' is frequently used as the equivalent of Vyāpti.

In Jaina philosophy there are two kinds of Anumana: (1) Svarthanumana (inference for one's own self) and (2) Pararthanumana (inference for the sake of others) or syllogistic inference.

- (1) Svārthānumāna consists in the knowledge of the probandum from/probane ascertained by one's own self, as having the sole and solitary characteristic of standing in necessary concomitance with the probandum. The organs of Svārthānumāna are said to be three in number, viz Sādhya, Sādhana and Pakṣa.
- (2) Parārthānumāna is the knowledge of the probandum derived from the statement of the probans having the characteristic of necessary concomitance. Philosophers of different schools hold different views as regards the constitution of syllogism. The Sāmkhya maintains that a syllogism consists of three parts: Thesis (pakṣa), reason (Hetu) and example (dṛṣṭānta). The Buddhist philosopher Ācārya Dignāga also hold these three. The Mīmāmsakas assert four parts with the addition of application (upanaya). The Naiyāyikas assert five part with the addition of conclusion (nigamana).

The Jaina holds that the thesis and reason constitute syllogism adequate for an intelligent person. Inference for less-intelligent persons, on the contrary, requires a long chain of premises. To teach such persons, the Jainas accept not only are all the five premises of the Nyāyasyllogism but they go even further than this and accept ten-limbed syllogism for such persons.

As regards the aspects of the nature of a hetu (reason), the Buddhists like the Vaiścsikas and Sānkhyas assert that there are three aspects of a hetu viz Pakṣadharmatā (presence in the subject), Sapakṣatva (presence in a homologues) and Vipakṣatva (absence from hetrologues). The Naiyāyikas accept in addition to the above three, two more aspects of the nature of hetu, viz Abādhita-viṣayatva (absence of counterbalancing hetu) and Asat-Pratipakṣatva. The Jainas criticise all these views of Naiyāyikas and Buddhists. They admit that only the anyathanupopa-

nntva, also called avinābhāva or Vyāpti is the only characteristic of a Valid hetu.

(5) Agama (verbal testimony) is the fifth type of parokşa pramānas. It is knowledge of objects derived from the words of a reliable person. A reliable person is one, who knows the object as it is and states it as he knows it. Such a person can never tell a lie. He is free from attachment and aversion. His words are in harmony with their objects. They do not contradict the nature of their object. He is called Apta.

The words of an Apta are called Agama. The Jainas believe that their prophets were Aptas and therefore they accepted Agamas as an independent pramāṇa. They did not restrict the definition of Apta to the field of spiritual experiences and attainments. An āpta may according to Jaina logicians, be any authority on the subject even if it is only a secular subject.

All Indian Philosophers except the Cārvākas have recognised it as a source of valid knowledge. But there has raged a controversy as to whether it is an independent source of knowledge or merely a case of inference while the rest consider it to be an independent source of knowledge. As a matter of fact it should not be considered as a part of anumāna, since, unlike anumāna it arises without having perceived signs and their concomitance.

According to the Jaina logicians verbal testimony is of two kinds (1) Secular (Laukika) and (2) non-Secular (Lokottara). The Testimony of Janaka and others is secular. Testimony of Tirthankaras is non-secular.

#### Conclusion:

Let us now put down in short the points that emerge from this whole discussion. According to the early Jaina Literature, knowledge is divided into pratyakşa and Parokşa. Although knowledge is divided as pratyakşa and paraksa, yet the words pratyakşa and parokşa are used in different sense.

The later Jaina logicians also divided knowledge as pratyakşa and parokşa. According to them pratyakşa is of two kinds, while parokşa is

of five kinds: Smṛti, pratyabhijñā, tarka, anumāna and āgama. They accepted each of these five kinds of knowledge as separate pramāṇa. But according to Naiyāyikas tarka is only helpful in removing doubts about concomitance and is not independent organ of knowledge. They are not ready to accept memory as an independent pramāṇa. But the Jainas considered both memory and Tarka as a separate pramāṇa. Therein lies the novelty of Jainism.

#### References:

- 1. Pramāña-Naya-Tattvālokālamkāra—by Vādi Devasuri.
- 2. Jaina Tarka Bhāṣā—by Yaśovijaja.
- 3. Jainism in Buddhist literature-by Bhagchndra Jain Bhaskar.
- 4. A Primer of Indian Logic-by Kuppuswami Sastri.
- 5. Jaina Theory of Perception-by Pushpa Bothra.

# THE PHILOSOPHICAL FOUNDATION OF RELIGIOUS TOLERANCE IN JAINISM

Dr. Sagarmal Jain

# What is True Religion

The ultimate end in view of all religions is to ensure peace and happiness for the individual and to establish harmony within human society. However, as is known from history, countless wars have been faught in the name of religion. The religion thus remains accused for the inestimable amount of bloodshed of mankind. Of course, it is not the religion but the fundamentalist and hence extremist and rigid outlook of the so-called men of religion which is responsible for this horrible consequences. At present religion as such is largely shoved into the background or at best used in the service of political ideologies. If one believes that only his Faith, his mode of worship, and his political ideologies are the right means for securing peace and happiness for mankind, then he cannot be tolerant to the viewpoints of his opponents. The immediacy therefore is to develop tolerance to, and friendship for others. It is the only approach by which we can generate peace and harmony inside human society.

Can religion as a category, of which Jainism is a part, meet with this challenge of our times? Before this question can be answered we must make a distinction between a true and a false religion. Because a true religion never supports violence, intolerance and fanatical outlook and it cannot per se be made responsible for the ignominious acts committed in the name of religion by such religious leaders who want to serve their vested interest. The barbarity committed in the past and perpetrated in the present in the name of religion is due very largely to the intolerance and fanaticism of the so-called religious leaders and their ignorant followers.

The only way of freeing oneself from this sordid situation is to comprehend the true nature, indeed to grasp the "essence" of religion

Paper read at Assembly of the World's Religions MCA fee New Jesey (U.S.A)

and to develop tolerance toward and respect for other's ideologies and faiths.

For the Jainas, a true religion consists in the practice of equanimity and its foundation is the observance of non-violence. In the  $\bar{A}c\bar{a}r\bar{a}ngas\bar{u}tra$ , the earliest Jaina text (c. late 4th cent. B. C.), we come across these two definitions of religion: Equanimity is the essence of religion, while the observance of non-violence is its external exposition or a social aspect of religion. The  $\bar{A}c\bar{a}r\bar{a}nga$  mentions that practising of non-violence is the true and eternal religion.

Jainism, since its inception, believes in and preaches for peace, harmony, and tolerance. It has been tolerant and respectful toward other faiths and religious ideologies throughout its history of existence. In Jainism one hardly comes across instances of religious conflicts involving violence and bloodshed. At most one meets with instances of disputations and strongly worded debates concerning ideological disagreements. The Jaina men of learning, while opposing the different ideologies and religious standpoints, fully paid regard to them and accepted that the opponents' convictions may also be valid from a certain standpoint.

## Intense Attachment, the root of intolerance

Among the causes that generate fanaticism and intolerance the blind faith is the principal; it results from Passionate attachment and hence uncritical or "unexamining" outlook. Attachment (mūrchā) according to the Jainas, is the cause of bondage. It causes perverse attitude. In Jainism various types of attachment are enumerated; among them darśana-moha/drṣṭirāga (blind faith), due to its very disposition, has been rackoned "paramount". In point of fact it is considered central in religious intolerance. It leads one's attitude toward a strong bias for one's own, and against other's religion. Non-attachment is therefore considered as a pre-condition for the right attitude or perception. A perverse, and hence defiled attitude renders it impossible to view the things rightly, just as a person wearing coloured glasses or suffering from jaundice is unable to see the true colour of objects as they are. "Attachment and hatred are the two great enemies of philosophical thinking. Truth can reveal itself to an impartial thinker." Non-attachment, as

Jainas hold, is not only essential, it is imperative in the search of truth. One who is unbiased and impartial can perceive the truth of his opponents's ideologies and faiths and thus can possess deference to them. Intense attachment unfailingly generates blind faith in religious leaders, dogmas, doctrines and rituals and consequently religious intolerance and fanaticism come into existence.

Jainism holds that the slightest even pious attachment, towards the prophet, the path, and the scripture is also an hindrance to a seeker of truth and an aspirant of perfection. Attachment, be it pious or impious, cannot be without aversion or repulsion. Attachment results in blind faith and superstition and repulsion consequences into intolerant conduct. The real bondage, as Jainas confirm, is the bondage due to attachment. A person who is in the grip of attachment cannot rid of imperfection. Gautama, the chief disciple of Lord Mahāvīra, failed to attain omniscience in the lifetime of Mahāvīra on account of his pious attachment towards Mahavira. So is the case with Ananda, the chief disciple of Lord Buddha, who could not attain arhathood in the Life-time of his "Sāstā". Once Gautama asked Mahāvīra: "Why am I not able to attain the perfect knowledge while my pupils have reached that goal" Lord answered 'Oh: Gautama; it is your pious attachment towards me which obstructs your getting perfect knowledge and emancipation.4" The Jainas therefore laid stress on the elimination of attachment, the rootcause of bias and intolerance.

## Reason, The check-post of blind faith

Though in Jainism right faith plays an important role—it is one of its three "jewels"—it is the blind faith, which causes intolerance. Jainism therefore does not support blind faith. Jaina thinkers maintain that the right faith should be followed by right knowledge. The faith seconded by right knowledge or truthful reasoning cannot be blind one. According to Jaina thinkers, reason and faith are complementary and there actually is no contention between the two. Faith without reason, as the Jaina thinkers aver, is blind and reason without faith is unsteady or vacillating. They hold that the religious codes and rituals should be critically analysed. In the Uttarādhyayana-sūtra, Gautama, the chief disciple of Mahāvīra strongly supports this view before Keśī, the pontiff of the church of Jina

Pārşva. Said he: "the differences in the Law must be critically evaluated through the faculty of reasoning. It is the reason which can ascertain the truth of Law"."

If one maintains that religion has to be solely based on faith and there is no place for reason in it, then he will unfailingly develop an outlook that only his prophet, religion, and scripture are true and others' prophets, religions and scriptures are false. He will also firmly believe that his prophet is the only saviour of mankind; his mode of worship is the only way of experiencing the bliss and the Laws or Commands of his scripture are only the right one and thus he remains unable to make a critical estimate of his religious prescriptions. While one who maintains that the reason also plays an important role in the religious life, will critically evaluate the pros and cons of religious prescriptions, rituals and dogmas. An "attached" or biased person believes in the dictum 'Mine is true'. While the detached or unbiased person believes in the dictum 'Truth is mine'.

Guṇaratnasūri (carly 15th cent. A. D.) in his commentary on the Ṣaḍdarśana-samuccaya of Haribhadrasūri (c. 3rd quarter of the 8th cent. A D.) has quoted a verse, which explains: "A biased person tries to justify whatever he has already accepted, while an unprejudiced person accepts what he feels logically justified." Jainism supports "rational thinking". For supporting the rational Jaina outlook in religious matters Ācārya Haribhadra says; "I possess no bias for Lord Mahāvīra and no prejudice against Kapila and other saints and thinkers! whosoever is rational and logical ought to be accepted". While describing the right-faith Amṛtacandra (c. early 10th cent. A. D.) condemns three types of Idols, namely superstitions relating to deities, path, and scriptures." Thus, When religion tends to be rational, there will hardly be any room for intolerance. One who is thoroughly rational in religious matters, certainly would not be rigid and intolerant.

# Non-absolutism—The Philosophical Basis of Tolerance

Dogmaticism and fanaticism are the born children of absolutism. An extremist or absolutist holds that whatsoever he propounds is correct and what others say is false, while a relativist is of the view that he and his opponent both may be correct, if viewed from two different angles

and thus a relativist adopts a tolerant outlook towards other faiths and ideologies. It is the doctrine of anekāntavāda or non-absolutism of the Jainas on which the concept of religioust olerance is based. For the Jainas non-violence is the essence of religion from which the concept of non-absolutism emanates. Absolutism represents "violence of thought", for, it negates the truth-value of its opponent's view and thus hurts the feeling of others. A non-violent search for truth finds non-absolutism.

Jaina thinkers are of the view that reality is a complex one. It has many facets, various attributes and various modes. It can be viewed and understood from different angles and thus various judgements may be made about it. Even two contradictory statements about an object may hold true. Since we are finite beings, we can know or experience only a few facets of reality at one time. The reality in its completeness cannot be grasped by us. Only a universal-observer-Sarvajña can comprehend it completely. Yet even for an Omniscient it is impossible to know it and to explain it without a standopint or viewpoint"10. This premise can be understood from the following example. Take it granted that every one of us has a camera for photographing a tree and we all use it. We can have hundreds of the photographs but still we find most portion of the tree photographically remains uncovered, and what is more, the photographs differ from each other unless they are taken from the same angle. So is the case with diversified human understanding and knowledge We only can have a partial and relative view of reality. It is impossible for us to know and describe the reality without an angle or viewpoint. While every angle or viewpoint can claim that it gives a true picture of reality, each one only gives a partial and relative picture of reality. On the basis of partial and relative knowledge of reality one can claim no right to discard the views of his opponents as totally false. According to Jaina thinkers the truthvalue of opponents must be accepted and respected,

Non-absolutism of the Jainas forbids the individual to be dogmatic and one sided in approach. It pleads for a broader outlook and an open mindedness, which alone can resolve the conflicts that emerge from differences in ideologies and faiths. Satkari Mookerjee rightly observes that Jainas do not believe in the extremist a priori logic of the absolutists.

Pragmatically considered, this logical attitude breeds dogmatism and if carried a step further, engenders fanaticism, the worst and the villest passion of human heart". For non-absolutism the views of the opponent are also true. Remarks Siddhasena Divakara (5th Cent. A.D.) "All schools of thought are valid when they are understood from their own standpoint and insofar as they do not discard the truth-value of others. The knower of non-absolutism does not divide them into the category of true and false. They become false only when they reject the truth-value of others." It was this broader outlook of non-absolutism which made Jainas tolerant.

While expounding this tolerant outlook of the Jainas, Upādhyāya Yaśovijaya (17th cent. A. D.) mentioned "A true non-absolutist does not disdain to any faith and he treats all the faiths equally like a father to his sons. For, a non-absolutist does not have any prejudiced and biased outlook in his mind. A true believer of syādvāda (non-absolutism) is that who pays equal regards to all the faiths. To remain impartial to the various faiths is the essence of being religious. A little knowledge which induces a person to be impartial is more worthwhile than the unilateral vast knowledge of scriptures.<sup>18</sup>

# Non-Personalism, A Keystone for Tolerance

It is the person-worship which makes the mind biased and intolerant. Jainism opposes the person-cult. For the Jainas, the object of veneration and worship is not a person but perfectness i.e. the eradication of attachment and aversion. The Jainas worship quality or merit. not the person. In the sacred namaskāra-mantra of the Jainas, veneration is offered to the spiritual-posts such as arhat, siddha, ācārya and not the individuals like Mahāvīra, Rsabha or anybody else. In the fifth pada we find that the veneration is paid to all the saints of the world. The words' love' and 'Savva' demonstrate the generosity of the Jainas 14 It is not the person but his spiritual attitude which is to be worshipped. Difference in name, according to the Jainas, is immaterial since every name at its best connotes the same spiritual perfection. Haribhadra in the Yogadrsti-samuccaya remarks that the ultimate truth transcends all states of wordly existence, called nirvana and is essentially and necessarily "single" even if it be designated by different names lik Sadāśiva, Parabrahman, Siddhātmā, Tathāgata etc. 18 Not only in the general sense

but etymologically also they convey the same meaning. In the Lokatattva-nirgaya he says I venerate all those who are free from all vices and adorned with all virtures, be they Brahmā, Viṣṇu, Siva or Jina¹°. This view is further supported by various Jaina thinkers of medieval period such as Akalaṅka, Yogindu, Mānatuṅga, Hemacandra and many others. While worshipping Lord Siva the Jaina pontiff Hemacandra says: "I worship those who have destroyed attachment and aversion which are the seed of birth and death, be they Brahmā, Viṣṇu, Siva or Jina." It is important that though Hemacandra was a Jaina-saint, he composed a hymn in praise of Siva. This liberalism is also maintained by latter Jaina-saints, who composed their works in Hindi or Gujarati like Ānandaghava and many others, till these days. In a Hindi couplet J. K. Mukhtar (20th cent.) says:

Buddha vira Jina Harihars Brahmā yā usako svādhīna kaho / Bhakti bhāva se prerita ho, yaha citta usi me līna raho //

# The Door of Liberation open to All

Jainism holds that the followers of other sects can also achieve emancipation or perfection, if they are able to destroy attachment and aversion. The gate of salvation is open to all. They do not believe in the narrow outlook that "only the follower of Jainism can achieve emancipation, others will not." In the Uttarādhyayana there is a reference to anyalinga-siddhas, i. e. the emancipated souls of other sects. The only condition for the attainment of perfection or emancipation, according to the Jainas, is to shun the vectors of attachment and aversion. Haribhadra, a staunch advocate of religious tolerance, remarks: "One, who can attain equanimity of mind will for certain get the emancipation whether he may be a Svetāmbara or a Digambara or a Buddhist or any one else. It is this broad outlook of the Jainas which makes them tolerant and stick to the non-violence of thought.

About the means of liberation, the Jainas are also broad minded. They do not believe that their mode of worship or their religious practices alone represent the way to reach the goal of emancipation. For them it is not the external modes of worship, but the right attitude and mental purity which makes religious practices fruitful. The Acārānga-sūtra clearly mentions that the practice which are considered to be the cause

of bondage may be the cause of liberation also. \*O It is the intrinsic purity not the external practices, which makes the person religious. Haribhadra propounds that neither one who remains without clothes nor one who is white clad, neither a logician, nor a metaphysician, nor a devotee of personal cult will get liberation unless he overcomes his passions. \*I If we accept the existence of the diversity of modes of worship according to the time, place and levels of aspirants and lay stress on the intrinsic purity in religious matters, then certainly we cannot condemn religious practices of others as false. This liberalism of the Jainas on the methods of worship can be supported by the legends of the previous lives of Mahāvīra. It is said that Mahāvīra, in his previous existences, was many times ordinated as a monk of other sects, where he practised austerities and attained heaven. \*\*

As for scriptures, the Jainas' outlook is likewise liberal. They firmly believe that a false scripture (mithyā-śruta) may be a true scripture (samyak-śruta) for a person of right attitude; and a true scripture may turn false for a person of perverse attitude. It is not the scripture but the attitude af the follower which makes it true or false. It is the vision of the interpretor and practitioners that counts. In the Nandisütra this standpoint is clearly explained.<sup>28</sup> Thus we can say that the Jainas are neither rigid nor narrow minded in this regard.

# References of Religious Tolerance in Jaina Works

References to religious tolerance are abundant in Jaina history. Jaina thinkers have consistently shown deference to other ideologies and faiths. In the sūtrakṛtāṇga, the second earliest Jaina work (c. 2nd cent. B. C.)", It is stated that those who praise their own faith and view and disparage those of their opponents, possess malice against them and hence will remain confined to the cycle of birth and death. "In another famous Jaina work of the same period, the Isibhāsiyāiṃ, the teaching of the forty five renowned saints of Śramanical and Brāhmanical schools of thinking such as Nārada, Bhāradvāja, Gautama Buddha, Mankhali-Gośāla and many others have been presented with regard." They are remembered as arhatnsi and their teachings are regarded as an āgumā. In the history of world religious teachers of the opponent sects were included

in one's own scriptures with due esteem and honour. Evidently, it indicates the latitudinarian and unprejudiced outlook of the earliest Jaina thinkers. We also have a reference to religious tolerance in the Vyākhyā-prajāpti, one of the early works of the Jainas. When an old friend of Gautama, who was initiated in some other religious sect, came to visit him, Mahāvīra commanded Gautama to welcome him and Gautama did so. In the Uttarādhyayana, it is stated that when Gautama, the chief disciple of Mahāvīra and Keśī, a prominent pontiff of Pārśvanātha's sect met at Kosāmbi, both paid due regard to each other and discussed the various problems dispassionately and in gentle and friendly manner about the differences of both the sects. In

Haribhadra has not only maintained this latitudinarian outlook of earlier Jainācāryas, but lent new dimension to it. He was born in the age when the intellectuals of the India were engaged in hair-splitting philosophical discussions and in relentless criticism of one other. Though he also critically evaluated the other philosophical and religious systems, his outlook was fully liberal and attempted to see the truth of his opponent's logic also. Here I would like to mention only a few examples of his religious tolerance and regard for others ideologies and faith.

In the Sastravarta-samuccaya, which is one of the foremost works illustrating Haribhadra's liberal outlook, it is mentioned that the great saint, venerable Lord Buddha preached the doctrines of momentarmess (kṣaṇikavāda) non-existence of soul (anātmavāda) idealism (vijñānavāda) and nothingness (śūnyavāda) with a particular intention to vanish the 'mmeness' and desire for worldly objects and keeping in view the different levels of mental development of his followers, like a good physician who prescribes the medicine according to the disease and nature of the patient.\*\* He has the same liberal and regardful attitude toward Sārhkhya and Nyāya schools of Brāhmanical philosophy. He maintains that naturalism (Prakrtivada) of Sāmkhya and Iśvara kartrttvavāda of the Nyāya school is also true and justified, if viewed from certain standpoint.\*\* Further, the epithets such as the great saint (mahāmuni), the venerable (arhat), the good physician (suvaidya) used by him for Buddha and for Kapila shows his generosity and deference to other religious leaders. Haribhadra's crusade against sectarianism is unique and admirable in history of world-religions.

Alongwith these literary evidences there are some epigraphic evidences of religious tolerance of the Jainas. Some Jaina acaryas such as Rāmkīrti and Jaymangalasūri wrote the hymns in the praise of Tokalji and goddess Cāmuṇḍā, Jaina kings such as Kumārpāla, Viṣṇuvardhan and others constructed the temples of Siva and Viṣṇu alongwith the temples of Jina. \*\*

Finally, I would like to mention that Jainism has a sound philosopoical foundation for religious tolerance and throughout the ages, it practically had remained tolerant and regardful to other faiths and ideologies. Jainas never indulged in aggressive wars in the name of religion nor did they invoke divine sanction for the cruelities against the people of alien faiths. Though generally Jainas do classify religions in the heretic (mithyā-dṛṣṭi) and non-heretic (samyak-dṛṣṭi). Yet, mithyā-dṛṣṭi, according to them, is one who possesses one-sided view and considers others as totally false. While samyak-dṛṣṭi is the one who is unprejudiced and sees the truth in his opponents views also. It is interesting to note here that Jainism calls itself a union of heretic views (micchādamsana-samūth) Siddhasena (5th cent. A. D.) mentions "Be glorious the teachings of Jina which are the union of all the heretic views i.e. the organic synthesis of one-sided and partial views, essence of spiritual nectar and easily graspable to the aspirants of emancipation." 13

Anandaghana, a mystic Jaina saint of the 17th cent. A.D. remarks that just as ocean includes all the rivers so does Jainism all other faiths. Further he beautifully expounds that all the six heretic schools are the organs of Jina and one who worships Jina also worships them. Historically we also find that various deities of other sects are adopted in Jainism and worshipped by the Jainas. Acarya Somadeva in his work Yasastilak-campū remarks that where there is no distortion from right faith and accepted vows, one can follow the traditions prevailing in the country.

Jainas believe in the unity of world religions, but unity, according to them, does not imply omnivorous unity in which all lose their entity and identity. They believe in that unity in which all the alien faiths will conjoin each other to form a organic whole without loosing their own independent existence. In other words it believes in a harmonious

co-existence or a liberal synthesis in which all the organs have their individual existence, but work for a common goal i.e. the peace of mankind. To eradicate the religious conflicts and violence from the world, some may give a slogan of "one world religion" but it is neither possible nor practicable so far as the diversities in human thoughts are in existence. In the Niyamasāra it is said that there are different persons, their different activities or karmas and different levels or capacities, so one should not engage himself in hot discussions neither with other sects nor one's own sect. \*\*

Haribhadra remarks that the diversity in the teachings of the sages is due to the diversity in the levels of their disciples or the diversity in standpoints adopted by the sages or the diversity in the period of time when they preached, or it is only an apparent diversity. Just as a physician prescribes medicine according to the nature of patient, its illness and the climate so is the case of diversity of religious teachings. So far as diversity in time, place, levels and understanding of disciples is inevitable, variety in religious ideologies and practices is essential. The only way to remove the religious conflicts is to develop a tolerant outlook and to established harmony among them.

At last I would like to conclude my paper by quoting a beautiful verse of religious tolerance of Ācārya Amitagati—

Sattveşu maitrim gunişu pramodam Klişteşu jîveşu kṛpāparatvam Mādhyasthyabhāvam viparīta vrattau Sadā mamātmā vidadhātudeva.

Oh Lord! I should be friendly to all the creatures of world and feel delight in meeting the virtuous people. I should always be helpful to those who are in miserable conditions and tolerant to my opponents.

#### References

- 1. Samiyāye dhamme āriehim paveie... —Ācārānga, 1/8/4. Edited by Ātmāramji, Jain Sthānaka, Ludhiyānā, 1963.
- 2. Se bemi je aiyā, je ya paduppannā, je āgamissā arahamtā bhagavamto te savve evamāikkhamti.... savve pāņā... na hamttavvā... esa dhamme suddhe, niie sāsae..., —Ācārānga, 1-4-1.
- 3. N. M. Tatia, Studies in Jaina Philosophy, p. 22, P. V. Research Institute, Vārāṇasi-5, (1958).

- 4. (a) Bhagavatī-Abhayadeva's vrtti, 14/7. p. 1183, Ŗşabhadeva kesarīmal, Ratlām, 1937.
  - (b) Mukkhamagga pavannānam sineho vajjasimkhalā vire Jīvamtae jāso Goyamam jam na kevali—Quoted in Abhidhāna Rājendra, vol. II, p. 959 and Kalpasūtra ţīkā-Vinayavijay, 127, p. 120.
- Pannā samikkhae dhammam / tattam tatta viņicchayam //
  - -Uttarādhyayana, 23/25, Sanmati Jāānapītha, Agrā, 1972.
- Agrahibata ninişati yuktim yatra tatra matirasya nivişţā / Pakşapātarahitasya tu yuktiryatra tatra matireti nivesam //
  - —Quoted in Saddarsanasamuccaya-Gunaratnakrtatikā, p. 461, Edited by Mahendra Kumar Jain, Bhārtiya Jñānapitha, Delhi, 2nd edition, 1981.
- 7. Pakşapāto na me vire, na dveşah kapilādişu yuktimadvacanam yasya tasya Kārya parigrahah—Lokatattvanirnaya—Haribhadra, verse 38. Jain Granth Prakāsaka Sabhā, Ahmedābād, Vikram, 1964.
- 8. Loke sästräbhäse samayäbhäse ca devatabhäse nityamapi tattvarucinä kartavyamamüdhadṛṣṭitvam // 26
  - -Puruşārtha siddhyupā ya-Amartacandra
    The Central Jaina Publishing House, Ajitāsram, Lucknow, 1933.
- 9. Anantadharmātmakameva tattvam.... / 22
  - -Anyayogavyavacchedadvātrimsikā-Hemacandra.
- 10. Natthi nayahimvihunam suttam attho ya Jinavaye kimci
  - -- Avasyaka Niryukti, 544.
  - --Višesāvašyaka Bhūsya, 2748. L. D. Institute of Indology, Ahmedābād, 1968.
- Prof. Satkāri Mookerjee, Foundation of World Peace, Ahimsā and Anekānta. Vaišālī Institute Research Bulletin No. 1, p. 229.
- Ņiyayavayaņijjasaccā, savvanayā paraviyālaņe mohā / Te uņa ņa diţţhasamao vibhayai sacca va aliye vā //
  - —Sanmati Prakaraņa, 1/28, —Siddhasena Jñānodaya Trust, Ahmedābād, 1963.
- 13. Yasya sarvatra samatā nayeşu tanayeşviva /
  tasyānekāntavādasya kva nyūnādhikasemuşī //
  Ten a syādvādamālambya sarvadarsanatulyatām /
  moksoddesāvi (dvi) sesena yah pasyati sa sāstravit // 70 //
  Mādhyasthyameva sāstrārtho yena taccāru siddhyati /
  sa eva dharmavādah syādanyadbālisavalganam // 71 //

- Mādhyasthyasahitam hyekapadajāānamapi pramā / Sāstrakoţih vṛthaivānyā tatha coktam mahātmanā // 73 //
  - —Adhyātmopanişat—Yasovijaya, Śri Jainadharmaprasāraka Sabhā, Bhāvanagara, 1st Ed., Vikram. 1965.
- 14. Ņamo Arahamtānam / Ņamo siddhānam / Ņamo Āyariyānam / Ņamo uvajjhāyānam / Ņamo Loye Savva Sāhūnam /
  - -Vyākhyā prajnapti, 1/1 Mahāvīra Jaina Vidyālaya, Bombay.
- 15. Sadāsivah param brahma siddhātmā tathateti ca / Sabdaistad ucyate nvarthād ekam evaivamādibhih // 130 //
  - —Yogadraisamuccaya—Haribhadra, Lalbhai Dalapatabhai Bharatiya Sanskriti Mandir, Ahmedabad, 1st Ed., 1970.
- 16. Yasyanikhilāśca doṣā na santi sarve guṇāśca vidyante / brahmā vā viṣṇurvā haro jino vā namastasmai // 40 //
  - —Lokatattvanirnaya—Haribhadra—Sri Jainagrantha prakāšaka Sabhā, Ahmedābād, Vikram 1994.
- 17. Bhavabijānkurajananā rāgādyah kṣayamupāgatāyasya / Brahmā vā viṣṇurvā haro jino vā namastasmai //
  - —Mahādeva stotra, 44 (Published in Paramārşa Svādhyāya Grantha Samgraha).
- 18. Itthi purisasiddhā ya, taheva ya napuṃsagā / saliṃge annaliṃge ya gihilimge taheva ya / —Uttarādhyayana, 36 / 49.
- Seyambaro vā āsambaro vā, buddho vā taheva anno vā / Samabhāvabhaviyappā lahai mukkham na samdeho //
  - -Haribhadra, Quoted in Jaina, Bauddha aur Gitā kā Ācāradaršana, by Dr. Sāgarmal Jaina, p. 5, Vol. II, 1st Ed. 1982.
- 20. Je āsavā te parissavā. Je parissavā te āsavā—Ācārānga, 1 / 4 / 2.
- 21. Nāsāmbaratve na sitāmbaratve, na tarkavāde na ca tattvavāde / na pakṣasevāaśrayena mukti, Kaṣāya mukti kila muktireva //
  - —Upadeśatarangini, 1/8, p. 98, Haribhadra, Bhūrābhāi Harşacandra, Vārānasi, V. S. 2437.
- (a) Chassu vi pārivvajjam.... /
   Višeṣāvašyakabhāṣya, 1792, L. D. Institute of Indology, Ahmedābād
   9, (1968).
  - (b) See also Uttarapurāņa Guņabhadra, 74 / 69-85, pp. 448-49. Bhārtiya Jñānapitha, Kāśi, 1954.
- 23. Eyāim micchadiţthissa micchattapariggahiyāim micchasuyam, eyāni ceva sammaddiţthissa Sammattapariggahiyāim, sammasuyam, ahavā micchaditthissavi 'sammasuyam', Kamhā? Sammattaheuttanao, Jamhā te

micchadițthiyă, tehim ceva samaehim coiyă samănă kei, sapakkhadițthio vamenti, se ttam micchasuyam.

Vrti—etāni bhāratādini šāstrāņi mithyādrsteh mithyātvaparigfhitāni bhavanti, tato viparītābhinivešavīddhihetutvān mithyāsrutam, etānyeva ca bhāratādini šāstrāņi samyagdrsteh samyaktvaparigfhītāni bhavanti. Nandīsūtra, 72, p. 30. Šrī Mahāvīra Jaina Vidyālaya, Bombay, 1st ed. 1968.

- 24. Sayam sayam pasamsamtā, Garahamtā param vayam / je u tattha viussamti, Samsāram te viussiyā //
  - -Sūtrakrtānga, 1 / 1 / 2/ 23.
- Devanāradena Arahata isiņā buiyam / —Isibhāsiyāim, 1 / 1. See also the names of its various chapters, edited by Dr. Walther Schubring, L. D. Instt. of Indology, Ahmedābād-9, 1974.
- 26. He khamdayā! Sāgayam, Khamdayā! Susāgayam —Bhagavati, 2/1.
- 27. Kesikumāra samaņe goyamam dissamāgayam / padirūvam padivattim sammam sampadivajjai //
  - -Uttarādhyayan sūtra. 23 / 16, Sanmati Jāanpitha, Agra, 1st Ed.
- 28. Sastravartasamuccaya, 6 / 464, 65, 67, L. D. Instt., Ahmedabad, 1st ed., 1969.
- 29. Ibid. 3 | 207 and 3 | 237.
- 30. Jaina Silālekha Samgraha, vol. III, Introduction by G. C. Chaudhari. See also epigraphs of above mentioned book, vol. I, II and III, No. 181, 249, 315, 332, 333, 356, 507, 649, 710.
- 31. Sanmati tarka prakarana, 3 / 69, Jnanodaya Trust, Ahmedabad, 1963.
- 32. Namijina stavan—Ānandaghana Granthāvalī, Šrī Jaina Śreyaskara Mannal, Mahesanā (1957).
- 33. Yasastilaka-Somadevasūri, p. 373, Nirnaya Sāgar Press, Bombay.
- 34. Niyamas āra—Kundakunda, 155, The Central Jaina Publishing House, Lucknow, 1931.
- 35. Yogadrstisamuccaya (Haribhadra), L. D. Instt., Ahmedābād, 1st ed., 1970.
- 36. Sāmāyika Pāṭha 1-Amitagati. Published in Sāmāyikasūtra, sanmati Jāānapīṭha, Āgrā.

#### RELIGION OF MAN

#### Jagdish Sahai

Modern Man is so self-conceited that he considers it sheer waste of time to pause and think what he is, what this universe (of which he is just a part) is, and what relation he has with the Creator of this universe? These are all fundamental questions. So long as man refuses to think accurately over these things he cannot build a safe, strong, and sure edifice for his thoughts that can give him a clear perception of the goal towards which he must move. Because of this lack of understanding over the fundamentals of life itself, man has created more problems for himself than he has solved. Never was there such longing for world peace as today. In spite of the achievements in the scientific and other fields of human knowledge, man has failed to preserve his own dignity and integrity. Man's 'inhumanity' towards man still makes countless thousands miserable. It must be brought home to man that he is essentially a Spiritual being and that a society based on a materialistic conception of the universe is, like an inverted cone, in unstable equilibrium. Spiritual values alone give meaning and purpose to human life.

Man's life should be viewed as a whole. It is wrong to divide it into different compartments such as religious, social, political, and economic, as if each compartment is independent of the other. It is often said that religion is a personal matter between man and his Maker also said that a Secular State has nothing to do with religion. Both these views are fallacious. Religion is not purely a 'private' affair. One is just on the path of religion when one begins to act in an impersonal way. Religion is and always shall be a Vital fact in man's life. A secular state will not be a Truly welfare State if its energies are not directed towards the raising of the spiritual solidarity and the moral tone of the people it governs. The destiny of Nations has over centred round the Character of individual men and women. Demoralization and degradation of character have preceded Disintegration of every civilization. A student of history knows that all the wealth and power of Western civilization did not save degenerate Rome. Character is the essence of Religion.

# **Essential Unity of All Religions**

What is man's religion? In answer to this question we find numerous Faith and Philosophies prevalent in the different communities of mankind. Just as Nature everywhere is One, but there is Diversity in it, even so Humanity throughout the world is one although every man differs from the others both in thought and conduct. In spite of this obvious diversity, we find that it is a common but powerful desire of man to conform to a particular mode of behaviour in the world. Incarnations, saints, prophets, seers, and sages have appeared in different parts of the world from time to time in order to teach men Haw to behave in harmony with the underlying spirit of the Cosmos These great souls, on the basis of personal experience, expounded the essential ideas and values in life and taught how these can be achieved. Their spiritual thought and teachings from the subjectmatter of the scriptures and philosophies of the different Fiths. addition to their moral and spiritual teachings, almost all the religious teachers and reformers of the world gave out a plan and a system of their own on which human society would best be organized. It was thus that every faith helped to establish customs and conventions with rites and rituals, amongst the communities of mankind and gave birth to a particular type of civilization and culture which naturally differed from the others.

Although everyone, after studying the scriptures of the various faiths, can find out for oneself the essential unity underlying them all, the differences in their respective customs and conventions also become equally patent and obvious. For this reason, we often find that the followers of one faith harbour feelings of hatred towards those of other faiths. Every man considers his own religion to be not only right but superior to those of others. If a man, leaving aside the difference due to customs and conventions, were to try to grasp and live up to those spiritual truths that are essential to him for reaching the ultimate goal Which is common to all humanity, he is bound to love and extend full tolerance towards the followers of other faiths. Every religion, no matter of whatever label, can take man to this common goal. Therefore, all those who fight in the name of religion do not, in fact, understand what religion is: They stultify themselves by becoming victims of their one selfish, sectarian, and bigoted thoughts and actions. Man should ever

remember that he is a member of the Human family first and fore-most and thereafter a follower of this or that religion. Religion is the Way of life that leads man to his ultimate goal. Since there is Uniformity in the Spiritual teachings of all religions, it is up to man to act in accordance with them in his life. Human life is replete with experiences-both good and bad-which go to make up man's fund of knowledge. Religion too is a matter of experience, resulting in the consciousness of the Highest Truth in which all that exists finds its ultimate refuge.

# Three Fundamental Principles

If one probes into the ultimate Truth one will find that the essential teachings of all religions are the same, though they have been expressed in different words. This Truth is the true Religion of Man. Its foundations have been laid on the following three fundamental principles:

- (1) Be good and do good—this will make for Character.
- (2) Develop non-attachment and unselfishness—this will make for *Personality*. An integrral personality has to be built up on the sound foundation of Self-sacrifice.
- (3) To acquire Supreme Knowledge is man's highest privilege; in fact, it is his ultimate goal. This will give him *Freedom*; it will make him *One* with the all-informing universal Spirit, also called 'God'.

To acquire such knowledge is to develop that consciousness in man which alone can give him a complete answer to the Whys and Wherefores of life on earth, viz. why a man takes birth and what is his ultimate goal? This will also solve for man the mystery of God and creation.

The above principles can be briefly amplified as under:-

'To work you have a right but not to the fruit thereof', because you have no control over the latter. Man is free to act; he can act as he likes, but the fruit of his actions is not in his hands or within his power. Actions of one individual react on the actions of other individuals and wice versa. The inevitable effect of action and reaction is always there and willy-nilly we are mutually affected by it. Man's actions do not cease to be effective till they have borne fruit. No power of Nature can stop an action from bearing its fruit. There are some actions which bear fruit instantaneously. If the hand is put into the fire it will get burnt,

There are other actions which bear fruit after a period of time has elapsed. When a man takes physical exercise its fruit will result after some time. Even so it is possible that we may not get the fruit of many of our actions in our present life and have to reap them in our next life. Just as the wind, on its onward march from one place to another, takes with it the resultant of both the sweet and bad odours through which it has passed, in the same manner a man's Ego, at the time of death, leaves the physical body, taking with it the final outcome of his thoughts, actions, experiences, and will, acquired during the life that has just ended enter another body and start on a new chapter of life's journey with the former life's character-load as the starting point.

## The way to Right Action

Man and his actions are inseparable. Man must work in order to live. But how? A man should work without any selfish motive. He should be as self-less in his conduct as possible. This will help him in developing non-attachment. Selfless work is that which a man does without any motive of selfish and personal profit. All actions which go to gratify the 'I-ness' or the finite individuality of man are doubtless selfish. When man is deluded by the selfish thoughts of 'I' and 'mine', he becomes a slave to lust, anger and greed which impel him to commit the meanest of actions. The thought of depriving others of all wealth and power and bringing them under his possession, will dominate his whole life. But selfless service connotes impersonal action. In doing such impersonal action man sees his own good in the good of others. By working in this spirit he identifies himself with all other beings of the universe and does not consider the reality of their existence apart from himself. On the other hand, he feels that like all other beings he too is a part and parcel of the universe as a whole. Therefore, whatever action contributes to the good of the whole becomes a right action for him. Every action of his is done for the good of the whole and not for his personal individual self

#### Who is the Doer of Action?

Man being the essential part of Nature, works according to the nature within him. The soul of man, embodied in a human form, apparently limited by the initial character-load and the chain of individual experiences ordained by the Law of Karma (or the law of Cosmic Moral Order which affirms "as man sows so he reaps") strives to realize, during

the course of several lives, the Real state of its Oneness with the Pure soul. Man's nature no doubt influences his body and mind in accordance with the character-load with which he starts on his life's journey. But his mind is endowed with such wonderful powers of discrimination and dispassion that through his own strong will he can subdue his lower nature and refuse to allow the mind to become its slave. Man is Divine and is not confined to his body and mind alone. He partakes of the Infinite. Religion embraces the whole of life which is consecrates and realizes as a revelation of the Divinity in man. It is the from and substance of the highest type of life of which man is capable.

#### **Duty and Service**

It is through action that man reveals his True self. All action is Duty, for it must be performed. But one ought not to do any work under a sense of Compulsion. All work should be done with the conviction that it will do good to the whole of humanity. Let duties be sweetened with all-embracing love. One should be earnest in whatever one does and should not give any place to self-interest. Man should work for work's sake. This will make him unselfish. An action which is done under a sense of compulsion is devoid of free will, and a certain sense of pain results from its performance. Whatever duties a man is privileged to perform by virtue of his position in the scheme of life he should render them intelligently and diligently. Duties performed in a spirit of devotional love and service give man a wonderful experience of bliss which keeps him always cheerful. Performance of action in this manner is the most effective means of rendering real service to mankind.

#### Self-Abnegation in Service

Gradually an individual should widen his circle of service till he serves humanity. He should not expect any return for his service, for, service of fellow beings is service of one's own self. This is true sacrifice. A person should ever enhance the limits of his service according to capacity. First comes the service of one's parents and those who are nearest to oneself; then of one's family and friends; then of fellow citizens and the community and the country, and ultimately of all mankind irrespective of any divisions. In rendering service, a person should always be particular to see that he is not doing it for the sake of more name and

fame or in expectation of any return. 'Do good and forget it with its peformance'. This principle will make selfless service possible. When man begins to see his own good in the good of others, performance of selfless service becomes the prime duty of everyone. In the very act of serving others man forgets his little self. This is true self-sacrifice.

#### What is Self?

Mistaking the Body for the self lies at the root of all misery from which humanity has so far been suffering. This is responsible for creating insatiable desires in man, which breed dissensions, distrust, enmity, and all the evils and troubles that man is heir to in both his individual and corporate capacities. As fire cannot be quenched by pouring oil over it, which will make it burn all the more fiercely, the sensuous desires of the flesh only increase all the more by being gratified through self-indulgence. This is not the path of happiness. It brings only pain and misery. Happiness, bliss, and peace are attainable through spiritual realization, sublimation of desires, and the annihilation of that delusion which presents the gross body as the self. He who can merge his conditioned and limited self into the all-pervading universal Self, is truly happy in this world. Such a man alone can be the friend of all, the servant of all. None can set a limit to one's love for humanity except one's own pet sympathies and narrow predispositions. The highest catholicity and the utmost capacity for selfless service can exist side by side in the same individual. A society also can be constructed on such lines, for society is but an aggregate of individuals.

A man's interest can never be confined to the body alone. His Self, in fact, comprehends the whole universe as One with himself, because there is no meaning in considering man's existence Apart from the Cosmos as a whole. When he detaches his individual self from bodily attachments, he will comprehend the 'whole'. To comprehend the 'whole' is to Love one and all without distinction. In other words, it is to realize oneself in the 'whole' and the 'whole' in oneself. Truly, the word 'I' convotes not the individual little self but the omnipresent Soul or Self. The Self or Soul is one and the same in every being; so the 'I' cannot be more than one. Hence the individual soul is not apart from the real Self.

#### The Ideal of True Love

The realize this Self one must love all. Selfless love, with infinite sympathy, will overcome all objective and physical limitations. For, love is the unifying force which binds not only man to man but also man to the universe and to his Maker. The love of a nurse-maid towards another's child she is in charge of is of the unattached and unselfish kind She feeds the child, loves it, plays with it, and is all kind towards it as if it is her own child. But, on being dismissed from service, she leaves the child given up all attachment to it, and is ever willing to take service elsewhere and nurse another child. Similarly should one in the world behave in respect of all the things which one considers one's own and feels called upon to love and serve. Even as the nurse-maid looks after another's child in a spirit of non-attachment, keeps it safe and sound under her custody as a trust, and serves it with all the love she is capable of bestowing on it, so also should men learn to live and act with a deep sense of detachment, selfless love, and generous service and to view everything in our possession as a worthy trust from the Divinity, which we call God, remembering, at the same time, that HE can deprive us of anything when he so chooses and that we should not then feel pain or misery at the thought of loss or separation.

#### Pleasure and Pain and their Cause

Attachment brings transient waves of pleasure and pain. When our relation with other things is characterized by physical and sensuous attachment, and we, for some reason or the other, fail to obtain those things, we feel pain. If we obtain them, we feel pleasure. But such pleasure or pain lasts for a short while only. It is not and cannot be permanent. For, all the material things of the universe with which we get attached are, by their very nature, perishable. Therefore, the pleasure or pain that we derive by our attachment to the material objects of this universe fades away within a short time. However, from this transient experience of pleasure and pain, man learns the great truth of life which leads him towards real knowledge. In all living beings, and especially in man, there exists an intense desire for permanent pleasure or happiness. And a time comes in the life of every man when he begins to realize the unreality and transitoriness of pleasure and pain. Then he understands that by attachment to material things he can never get permanent happiness, and that if he seeks spiritual union (Yoga) with that immortal Life-Force called God, who is the changeless one in this over-changing world of many, he can attain to that state of permanent happiness for which his whole being is constantly yearning. This state of permanent happiness or Bliss Absolute (Brahmananda) is the same as living in tune with the infinite.

#### In Salvation Lies Bliss

Unselfish work leads to purity of heart (Citta-Suddhi) and this in turn to Spiritual Freedom through elimination of the individual Ego. This is salvation or Self-realization or God-realization. In salvation lies the highest freedom and bliss; on attaining it, the individual's Ego dissolves completely and he becomes a Free Soul (Jivnn-mukta) who has achieved the one thing which is permanent and imperishable. When a man becomes unattached and unselfish, his actions do not Force Fresh Shackles of Karmic Bondage. Such performance of action and devotion to God leads the individual to the blissful state of salvation which is beyond words.

#### Universal Goodness Constitutes the Religion of Man

To acquire this blissful state one has to/act incessantly and lovingly. Every action needs to be tested on the Touchstone of universal goodness and Moral Worth. Any action which is right in accordance with Truth and Justice contributes to the awakening in man of universal goodness. Universal goodness is in itself elevating, and whatever elevates ennobles is Man's Religion. Elevation in every aspect of life forms the Basis of the whole science and art of Religion—elevation from ignorance to full knowledge, from the confined Ego-state to the Free-state of the Soul. It is the process of Mans going back (Nivritti) by conscious and determined effort, to the Original Source from which he has sprung. This one process is named variously by different seers and men of God in different parts of the world.

Man should fight man—is not what Religion teaches:

Man to be man must ever be humane;

Sense of humanity—the Brotherhood of Man.

And homage to Almighty—the Parenthood of God.

Are what any Religion worth the name aims at:

Therefore, it behoved not Man to decry Religion;

Realization by man of the True Self—the Great Truth—is its only goal.



# विशेषावश्यक-भाष्य के पाठामारों, उत्कीणं प्राचीन अभिसेकों और इसिभासियाइं की भाषा के परिप्रेक्य में

## प्राचीन आगम-प्रन्थों का सम्पादन

डॉ॰ के॰ बार॰ चन्द्र

जैन अर्धमागधी आगम ग्रन्थों में कुछ ऐसे ग्रन्थ है जिनको रचना प्राचीन मानी जाती है, परन्त उन ग्रन्थों की भाषा में अर्वाचीनता के भी दर्शन होते हैं। आगमों की अन्तिम वाचना पौचवीं-छठी शताब्दी में की गयी जब कि उनकी प्रथम वाचना का समय ई० पूर्व चौथी शताब्दी का माना ाता है। महावीर और बुद्ध समकालीन माने जाते हैं परन्तु उनके युग की भाषा मे पालि भाषा के प्राचीनतम त्रिपिटक-ग्रन्थों और अर्द्धमागधी के प्राचीनतम आगम ग्रंथों की भाषा मे बहुत अन्तर पार जाता है, यहाँ तक कि मम्राट् अशोक के शिलालेखों मे, भाषा का जो स्वरूप प्राप्त होता है, उससे भी काफी विकसित रूप अर्द्धमागधी आगम-ग्रन्थों में उपलब्ध हो रहा है। होना ऐसा चाहिए था कि कम से कम प्राचीनतम जैन आगम ग्रन्थों में सम्राट् अशोक के पहले का तथा प्रथम जैन वाचना के काल का यानि घौषी शताब्दी ई॰ पूर्व का भाषा-स्वरूप मिले परन्तू ऐसा नही है। भाषा की इस अवस्था का क्या कारण हो सकता है ? आगमोद्धारक पूज्यमुनि श्रीपृण्यविजय जी ने कल्पसूत्र की प्रस्तादना में स्पष्ट कहा है कि समय की गति के साथ-साथ चालू भाषा के प्रभाव के कारण पूर्व आचार्यों. उपाध्यायों और लेहियों ने उन प्रन्थों में जाने-अनजाने भाषा-सम्बन्धी परिवर्तन किये हैं जो उनके शिष्य-अध्येताओं को अनुकुल एवं सरल रहे होंगे । आगम-प्रन्थों के शब्दों में वर्ण-विकार की जो बहलता आज विभिन्न प्रतों में देखने को मिलती है वह इसी प्रवृत्ति का नतीजा है। इन विषमताओं के कारण आगमों के विभिन्न संस्करणों में एक ही शब्द के अनेक रूप अपनाये गये हैं। श्री श्री श्री महोदय ने तो इस ग्रत्थी और उलझन से छटकारा पाने के लिए और भाषा को एकरूपता देने के लिए मध्यवर्ती व्यंजनों का सर्वथा लोप ही कर दिया है चाहे चूर्णि अथवा ग्रन्थ की प्रतों में इस प्रकार का साक्ष्य मिले या न भी मिले । वर्ण-विकार की दृष्टि से ही नहीं परन्तु रूप-विन्यास की दृष्टि से भी कई ऐसे स्थल मिलते है जहाँ पर प्राचीन के बदले में अविचीन रूप अपनाये गये हैं। शृक्षिंग महोदय के सिवाय अन्य विद्वानों के संस्करणों में भी समानता एवं एकरूपता नही है। किसी में छोप अधिक है तो किसी में कम । श्री महावीर जैन विद्यालय, बम्बई द्वारा प्रकाशित संस्करण में मध्यवर्ती व्यक्तनों का लोप कम मात्रा में मिलता है परन्तु वहाँ के संस्करण में भी ऐसे अनेक स्थल हैं जहाँ पर मूल प्रतों एवं चूर्णि व टीका के आधार से अविधिन की जगह पर प्राचीन शब्द या रूप स्वीकार किये जा सकते हैं। सम्पादन के नीति-विषयक नियमों मे भी परिवर्तन की भावध्यकता प्रतीत होती है। यथा—अनेक प्रतियों में जो पाठ उपलब्ध हो उसे लिया जाय या प्राचीनतम प्रत में पाठ उपलब्ध हो उसे लिया जाय या चूर्णि का पाठ लिया जाय या टीकाकार का पाठ लिया जाय । अथवा भाषाकीय दृष्टि से जो रूप प्राचीन हो उसे अपनाया जाय ?

#### प्राचीन आगम-प्रन्थों का सम्पादन

# (ख) 'जे' प्रत में प्रत्येक गाया का वही प्रारंभिक शब्द

|               | į | होप  | सघोष      | । - अधीव    | य  | गावत् |
|---------------|---|------|-----------|-------------|----|-------|
| म० अल्प प्राण | ø | १०%  | १२        | <b>१८</b> % | ٧٤ | ७२%   |
| म० महा प्राण  | 0 | ۰%   | •         | 43%         | 6  | 80%   |
| संयोग         | હ | ૮ફે% | <b>२१</b> | २५%         | ५६ | ६६३४  |

इस विश्लेषण से स्पष्ट है कि स्वोपज्ञवृत्ति की तुलना में 'जे' प्रत की गायाओं के प्रारम्भिक प्रथम शब्दों में व्यनिगत परिवर्तन बहुत हो कम मात्रा में आगे बढ़ा है और यह अन्तर लगभग ५३% है। परन्तु 'जे' प्रत की १ से १०० गायाओं के सभी शब्दों का विश्लेषण करने पर उनमें यह लोप ११३% है और यथावत् स्थिति ७०% है (आगे देखिए) जो स्वोपज्ञवृत्ति के साथ बहुत कम अन्तर रखता है।

१ से १०० गाथाओं के सभी शब्दों का विश्लेषण

|             | लोप            | सघोष-अघोष    | ययावत्          |     |  |  |  |
|-------------|----------------|--------------|-----------------|-----|--|--|--|
| <b>(1</b> ) | जेत हेको       | जेत हेको     | जेत हेको        | योग |  |  |  |
| 斬           | ३४ ३५ ३६ ३६    | २२ २१ २२ २२  | * * 7 7         | 40  |  |  |  |
| ग           | 0 0 0 0        | 0 0 0 0      | २८ २८ २८ २८     | २८  |  |  |  |
| च           | 4 4 4 4        | 0 0 0 0      | 0 0 0 0         | . ષ |  |  |  |
| <b>ज</b>    | ३३३३           | 0 0 0 0      | 0 0 0 0         | ą   |  |  |  |
| त           | १३ १५ १८५ १८५  | ११००         | १८४ १८२ १३ १३   | १९८ |  |  |  |
| द           | ६ २९ ६२ ६१     | ३३८००        | ३९ ४१ १६ १७     | 96  |  |  |  |
| q           | 0 0 8 8        | ५० ५० ४९ ४९  | <b>.</b>        | ५९  |  |  |  |
| य           | १७ २० ३८ ४०    | 0 0 0 0      | ७९ ७६ ५८ ५६     | ९६  |  |  |  |
| व           | <b>६६६</b>     | 0 0 0 0      | १४७ १४७ १४७ १४७ | १५६ |  |  |  |
| योग         | ८४ ११३ ३३६ ३३७ | १०६ ८० ७१ ७१ | ४९० ४८७ २७३ २७२ |     |  |  |  |
|             | स्पर्ध-स्रोप   | सचोव-अघोव    | यथावत्          |     |  |  |  |
| (ঘ)         | जैत हेको       | जेत हेको     | अंत हे को       | योग |  |  |  |
| ख           | १ १ १ १        | 0 0 0 0      | 0 0 0 0         | ٤   |  |  |  |
| घ           | 0 0 0 0        | 0 0 0 0      | ११११            | 8   |  |  |  |
| थ           | २ ३ ३० ३०      | २८ २७ ० ०    | 0 0 0 0         | ३०  |  |  |  |
| ঘ           | 2 % % %        | 0 0 0 0      | ३६ ३५ ३४ ३३     | ₹6  |  |  |  |

प्रो० श्री एल० आल्सडफं महोदय यदि छन्द की दृष्टि से किसी शब्द की मात्रा को घटा या बढ़ा सकते हैं, ह्रस्व या दीर्घ कर सकते हैं और उसमें अक्षर बढ़ा या घटा सकते हैं तो इसी तरह से भाषा की प्राचीनता को सुरक्षित रखने के लिए क्यों न प्राचीन रूप ही स्वीकार किया जाना चाहिए। यदि किसी ग्रन्थ की प्राचीनता अन्य प्रमाणों से सुस्पष्ट हो तो फिर उसकी भाषा को भी प्राचीन रखने के लिए उपलब्ध आधारों के सहारे प्राचीन रूप हो स्वीकार किया जाना चाहिए। यह तो बिलकुल स्पष्ट है कि आगम ग्रन्थों की भाषा में ध्वन्यात्मक दृष्टि से बहुत बड़ा परिवर्तन हुआ है। जैन लेहियों की प्रवृत्ति ही ऐसी रही है। इसका प्रबल साक्ष्य चाहिए तो हम विशेषावश्यक-भाष्य की प्रतों का अध्ययन करें। इससे इतना स्पष्ट हो जायेगा कि किसी को इस विशेषावश्यक भी शंका करने का अवसर ही नहीं रहेगा।

पं॰ श्री दलसूखमाई मालवणिया द्वारा सम्पादित एवं ला॰ द॰ मा॰ सं॰ वि॰ मन्दिर. अहमदाबाद द्वारा प्रकाशित वि० आ० मा० की कुछ विशेषताएँ हैं । इसके सम्पादन में जिन प्रतों का उपयोग किया गया है उनमें से सबसे प्राचीन जैसलमेर की ताड्यत्रीय प्रत है जिसका समय लगभग ई० सन् ९५० है। ( इसके अतिरिक्त 'त' संज्ञक प्रत भी लाडपत्रीय है। 'हे' और 'को' संज्ञक दो छपे हए संस्करण हैं जो मलघारी हेमचन्द्र एवं कोट्याचार्य की टीका सहित हैं )। इन सबसे भी अधिक महत्त्वपूर्ण जो प्रत मिली है वह है 'सं' संज्ञक जो स्वोपज्ञवृत्ति सहित है और उसका समय ई० सन १४३४ है। स्वोपज्ञवृत्ति में हरेक गाया का प्रथम शब्द मूल रूप में प्राकृत में दिया गया है और इससे इतना लाभ तो अवश्य है कि मूल रचनाकार ने प्राकृत शब्दों को किस स्वरूप में प्रस्तत किया है उसे हम स्पष्ट रूप से जान सकते हैं। मूल ग्रन्थ के कर्ता आवार्य जिनभद्र का समय ई० सन् की छठीं शताब्दी माना गया है (स्वर्गवास ई० सन् ५९३) और जैसलमेर की प्रत जिस आदर्श प्रत पर से लिखी गयी थी उसका समय ई० सन् ६०९ है ऐसा श्री दलसखमाई का मन्तव्य है। अतः वि० आ॰ भा॰ की जो प्राचीनतम प्रत मिली है वह रचनाकार से लगभग ३५० वर्ष बाद की ही है इस-लिए रचनाकार की जो मूल भाषा थी उससे कोई अलग भाषा परिवर्तित रूप में इस प्रत में मिलने की सम्भावना कम ही रहती है। स्वोपज्ञवृत्ति में प्राप्त शब्दों के साथ तुलना करने पर यह स्पष्ट हो जायेगा । ग्रन्थ के 'हे' एवं 'को' संज्ञक प्रकाशित संस्करणों के शब्दों में जो ध्वतिगत परिवर्तन मिलता है वह प्राकृत भाषा के विद्वानों एवं सम्पादकों के लिए ध्यान में लेने योग्य है।

वि० आ० भा० का ध्वनिगत विश्लेषण (गाया नं० १ से १०० जिनमें सभी प्रतों के पाठान्तर विये गये हैं)

(क) ग्रन्थ की स्वोपज्ञ वृत्ति में दिये गये हरेक गाथा के प्रारम्भिक शब्दों का भाषाकीय (ध्वनिगत) विश्लेषण ।

|               |   | क्रोप       | सघोष - अघोष |             | वषावत् |             |  |
|---------------|---|-------------|-------------|-------------|--------|-------------|--|
| म० अल्प प्राण | ९ | <b>१</b> ३% | ٩           | १३%         | ४९     | <b>9</b> 8% |  |
| म॰ महा प्राण  | ٥ | ۰%          | Ę           | <b>३</b> ५% | ११     | ६५%         |  |
| संयोग         | ९ | १०%         | १५          | १८%         | Ęo     | <b>७</b> २% |  |

| फ   | 0 | 0 | 0  | 0  | ٥  | 0  | 0 | ο ΄ | 8  | 8  | 8  | 8  | 8   |
|-----|---|---|----|----|----|----|---|-----|----|----|----|----|-----|
| भ   | 0 | 0 | ४  | ¥  | •  | 0  | 0 | 0   | ३६ | 34 | ३२ | ३२ | ३६  |
| योग | 4 | ૭ | ३९ | 80 | २८ | २७ | 0 | 0   | ও४ | ७३ | ६८ | ६७ | १०७ |

### अल्पप्राण और महाप्राण दोनों का योग

८९, १२०, ३७५, ३७७ १४४, १०७, ७१, ७१ ५५४, ५६०, ३४१, ३३९ ७८७ विश्लेषणः—विभिन्न प्रतों और संस्करणों के अनुसार

| लोप       | जे              | त            | हे              | को       |  |  |
|-----------|-----------------|--------------|-----------------|----------|--|--|
| अ० प्रा०  | ८४, १२३%        | ११३, १६३%    | ३३६, ५०%        | ३३७, ५०% |  |  |
| म० श्रा०  | 4, 4%           | <b>৩, ৩%</b> | ३९, ३६%         | ४०, ३६%  |  |  |
| योग       | ८९, ११६%        | १२०, १५%     | ३७५, ४८%        | ३७७, ४८% |  |  |
| यथावत्    | जे              | त            | हे              | को       |  |  |
| ল০ সা০    | ४९०, ७२%        | ४८७, ७०%     | २७३, ४०%        | २७२, ४०% |  |  |
| म० प्रा०  | ७४, <b>७</b> ०% | ७३, ७०%      | <b>५८, ५३</b> % | ५७, ५३%  |  |  |
| योग       | ५६४, ७०%        | ५६०, ७१%     | ३४१, ४३%        | ३३९, ४३% |  |  |
| सघोष-अघोष | जे              | त            | र्नेह           | को       |  |  |
| अ० प्रा०  | १०६, १६%        | ८०, १२%      | ७१, १०३%        | ७१, १०३% |  |  |
| म० प्रा०  | २८, २६%         | २७, २५%      | 0, 0%           | 0, 0%    |  |  |
| योग       | १३४, १८३%       | १०७, १४%     | <b>७१, ९%</b>   | ७१, ९%   |  |  |

उपरोक्त विश्लेषण से स्पष्ट है कि वि० आ० भा० में लगभग ११% हो लोप प्राप्त होता है और यथावत् स्थिति ७०% है। छठीं शताब्दी की कृति में यह कैसे हो सकता है? इस अवस्था के लिए ऐसा माना जाता है कि उस काल में बढ़ते हुए संस्कृत के प्रभाव के कारण प्राकृत रचनाओं में तत्सम शब्दों का प्रयोग अधिक मात्रा में होने लगा था। जो कुछ भी हो एक बात स्पष्ट है कि नामिक विभक्तियों और किया रूपों में 'त' का प्रयोग अधिक प्रमाण में मिलता है—सं० मू० हु० 'त', पं० ए० व० 'तो', व० का० तृ० पु० ए० व, ति,' और मध्यवर्ती 'त' के कुल १९८ प्रसंगों में से मात्र एक स्थल पर 'त' का 'द' (दीसदि-५३) और लोप मात्र १३ स्थलों पर मिलता है जबकि 'त' की यथावत् स्थिति १८४ स्थलों पर उपलब्ध है। इस अवस्था का कारण यही हो सकता है कि रचितता को भाषा का यही स्वरूप उस समय मान्य था। एक अन्य 'त' प्रत जो उपलब्ध है उसमे लोप १५% मिलता है और यथावत् स्थिति तो ७०% ही है। इनके साथ जब 'हे' एवं 'को' संस्करणों की तुलना करते हैं तो उनमें लोप ४८% और यथावत् स्थिति ४३% रहती है। घोषीकरण

का प्रमाण कमशः घटता जाता है:—'जे' में १८३, 'त' में १४ तो 'हे' बौर 'को' में मात्र ९ प्रतिशत ही रह जाता है। इससे स्पष्ट साबित होता है कि ग्रन्थ के मूळ प्राकृत शब्दों में काल की गति के साथ लेहियों के हाथ घ्वन्यात्मक परिवर्तन किस गति से बढ़ता गया है। इस दृष्टि से बि॰ आ॰ भा॰ का यह विश्लेषण बहुत ही उपयोगी है। इसके आधार से हम विश्वास के साथ कह सकते हैं कि यदि वि॰ आ॰ भा॰ की भाषा में कुछ शताब्दियों के बाद इतना परिवर्तन आ सकता है तो फिर मूल आगम ग्रन्थों की भाषा में एक हजार और पन्द्रह सौ वर्षों के बाद कितना परिवर्तन आया होगा इसका अन्दाज सरलता से लगाया जा सकता है।

भाषा सम्बन्धी इस परिवर्तन के दो कारण रहे हैं--एक तो समकालीन भाषा का परिवर्तित रूप और द्वितीय व्याकरणकारों द्वारा प्रस्तुत किये गये भाषा सम्बन्धी नियम । प्राकृत भाषा के वैयाकरणों ने यदि ऐतिहासिक विकास की दृष्टि से हरेक भाषा का स्वरूप निरूपित किया होता तो शायद यह परिस्थिति नहीं होती । व्याकरणों में आर्ष प्राकृत के कुछ उदाहरण तो अवश्य दिये गये हैं परन्त मध्यवर्ती व्यंजनों का लोप ( कुछ व्यंजनों के घोषीकरण के सिवाय ) सबंव्यापी सभी प्राकृत भाषाओं पर लागु हो जाता हो ऐसा फलित होता है: जबकि प्राचीन प्राकृत भाषाओं—मागधी. शौरसेनी अर्धमागधी आदि में इस प्रकार का लोप होना ऐतिहासिक दृष्टि से उपयुक्त नही है। बढ़े पैमाने पर लोप महाराष्ट्री प्राकृत में ही हुआ है और इस माषा का काल ई० सन की प्रारम्भिक शताब्दियों का माना जाता है। अनेक प्राचीन लेखों में उत्कीर्ण भाषा-स्वरूप पर विचार करें तब भी यही फलित होता है। उदाहरण के तौर पर महाबीर के ८४ वर्ष बाद में बडली (राज०) में उपलब्ध शिलालेख में मध्यवर्ती व्यंजन का लोप नहीं मिलता, नामिक विभक्ति—'ते' भीर 'ये' हैं. उसके स्थान पर 'ए' नहीं है। अशोक के शिलालेखों में ध्वनि विकार का प्रारम्भ हो गया है. धोषीकरण. अघोषीकरण एवं लोप का प्रमाण ५ से ६ प्रतिशत ही है। मौयंकालीन अन्य शिलालेखों में भी यही प्रमाण है। खारवेल के शिलालेख में घोषीकरण बढ़ गया है। आठ में से छ: बार 'थ' का 'ध' मिलता है हालाँकि वर्ण-विकार तो ५-६ प्रतिशत ही मिलता है। विभिन्न प्रकार के प्राचीन उत्कीर्ण लेखों से पता चलता है कि मध्यवर्ती व्यंजनों के लोप की प्रवृत्ति का प्रचलन उत्तर पश्चिम और पश्चिम भारत में सबसे पहले हुआ था। इतना ही नहीं परन्तू मध्यवर्ती 'न' के 'ण' में परि-वर्तन भी इसी क्षेत्र की देन है। उत्तर-पश्चिम भारत में प्राप्त ई॰ सनु प्रथम शताब्दी के तीन लेखों में (पंजतर, कलवान और तक्षशिला; सरकार संस्करण, नं० ३२,३३,३४ ) के विक्लेषण से यह साबित होता है कि उनकी भाषा में लोप ३०%, यथावत स्थिति ५३% और सबोष-अघोष १७% मिलता है) कुल लोप २७, यथावत ४७, सघोष १३ और अघोष २ = (८९ प्रसंग)। इनमें प्रारम्भिक 'न' का 'ण' में परिवर्तन १००% है और मध्यवर्ती 'न' का ७५% मिलता है। पश्चिम भारत में नासिक, कण्हेरी और जुनर के लेखों में भी लोप एवं सबीय की प्रवृत्ति अधिक मिलती है। 'न' का 'ण' में परिवर्तन भी अधिक मात्रा में उपलब्ध हो रहा है।

इस ध्वन्यात्मक परिवर्तन की दृष्टि से 'इसिमासियाइं' का अध्ययन भी महस्वपूर्ण है। यह भी एक प्राचीन कृति मानी जाती है। शुक्तिंग महोदय द्वारा संपादित संस्करण में अध्याय नं. १,२,३,५,११, २९ और ३१ में मध्यवर्ती छोप ११ से ३१% के बीच है, यथावत् स्थिति ४५ से ८१% है। इन सातों अध्ययनों का औसत है—छोप २७३%, यथावत् ६०३% तथा संघोष अधोष १२%। इसका संपादन मात्र दो प्रतों के आधार से किया गया है। पाठान्तरों की बहुछता नहीं है जो हमें

आगम ग्रन्थों में मिलती है। 'इसिभासियाइ' के कम प्रचलन के कारण इस ग्रन्थ की भाषा का विभिन्न हाथों से कायाकल्प न हो सका। यदि इसकी भी अनेक प्रतियाँ विभिन्न कालों में बनती गयी होती तो इसकी भी वही दशा होती जो अन्य प्राचीन आगम ग्रन्थों की हुई है। एक और विशेषता ध्यान देने योग्य है; इस संस्करण में मध्यवर्ती 'त' का आचारांग की तरह सर्वधा लोप नहीं किया गया है परन्तु अलग-अलग अध्ययनों में अलग-अलग मात्रा में मिलता है। लोप और यथावत् स्थिति क्रमशः इस प्रकार उपलब्ध हो रही है—अध्याय १—३२।६८, २—०।१००, ३—१५।८५, ५—२८।७२, ११—२७।७३, २९—४८।५२, एवं ३१—२१।७९। इन साक्ष्यों के आधार से श्री श्रुक्तिंग महोदय द्वारा सम्पादित आचारांग में उपलब्ध मध्यवर्ती व्यंजनों का ५८% लोप किस तरह स्वीकारा जा सकता है। उनके द्वारा प्रयुक्त ताइपत्रीय प्रत (संवत् १३४८) में हो व० का० तृ० पु० ए० व० के प्रत्यय 'ति' का प्रयोग ५०६ और उसी प्रकार 'इ' का प्रयोग ५०% (प्रथम अध्ययन के विश्लेषण के अनुसार) है। उन्होंने पाठान्तरों में 'ति' नहीं दिया है और सर्वत्र 'इ' को ही अपनाया है। श्री महावीर विद्यालय द्वारा प्रकाशित आचारांग में म० व्यंजनों का लोप २४% है परन्तु पाठान्तरों के आधार से ही ऐसे पाठ स्वीकार किये जाने योग्य है जिनमें वर्ण-लोप नही है।

इस अध्ययन से इस निष्कर्ष पर पहुँ वते हैं कि प्राचीन ग्रन्थों की भाषा भो प्राचीन होनी चाहिए। कालान्तर में हस्तप्रतों में जो विकार आये वे सब त्याज्य माने जाने चाहिए। मूल ग्रन्थ की हस्तप्रतों, चूणि ग्रन्थ या टीका जो भी हो जिस किसी में भी यदि भाषाकीय दृष्टि से प्राचीन रूप मिलता हो और अर्थ की संवादिता सुरक्षित रहती हो तो उसी पाठ को स्वीकार किया जाना चाहिए। आगम-ग्रन्थों के सम्पादकों के सामने यही सुझाव है जो इस विक्लेषण से स्पष्ट हो रहा है कि किसी भी प्राचीन ग्रन्थ की विभिन्न कालों में जितनी अधिक प्रतिलिपियाँ उत्तरतो गयीं उतने ही प्रमाण में उस ग्रन्थ की मूल भाषा में परिवर्तन भी बढ़ता ही गया।

विशेषावश्यक भाष्य की गाया नं० १ से १०० के कतिपय प्रारंभिक शक्

अब वि. आ. भा. के विभिन्न संस्करणों मे प्रयुक्त कतिषय उन शब्दों की तुलमात्मक तालिका दी जा रही है जो एक से सी गायाओं के

| ग्रन्थ-अकाशन-वर्ष | 1966 AD.       | 1966 AD.  | 1936 AD. | 1914 AD. | रुगभग दशवीं<br>शताब्दी की प्रत | अज्ञात समय<br>की प्रत |
|-------------------|----------------|-----------|----------|----------|--------------------------------|-----------------------|
| तावा सं० मंस्डत   | मलपाठ          | स्बो० टो० | allo     | å        | <b>15</b>                      | SE.                   |
| ४१. अतीतम         | त्र :<br>अतीतं | अतीनं     | अतीयं    | मतीतं    | बतीतं                          | मतीतं                 |
| २३. अथवा          | अधवा           | मधवा      | मह्ना    | भहवा     | अधवा                           | अवना                  |
|                   | अधिवा          | अधवा      | आहेवा    | आहवा     | अधना                           | अभवा                  |
| ५१% अथवा          | अधवा           | मधवा      | अहवा     | मह्वा    | अधवा                           | अधना                  |
| ५६. अभवा          | असर्वा         | अधवा      | अह्वा    | अहबा     | अधवा                           | क्षध्वा               |
|                   | अधिवा          | अयवा      | अहवा     | अहवा     | अधना                           | अध्वा                 |
|                   | अण्मत्         | अणुमतं    | अणुमयं   | अपास्यं  | अणुमतं                         | अणुमतं                |
|                   |                | अभिधाणं   | अभिहाणं  | समिहाणं  | अभिषाणं                        | अभिधाणं               |
|                   |                | अभिघाण    | अभिहाणं  | अभिहाणं  | अभिष्याणं                      | व्यभिषाणं             |
|                   | अवधीयते        | अवधीयते   | बनहीयए   | अबहीयए   | अयचीयते                        | अवधीयते               |
|                   | आयमतो          | आगमतो     | आभमओ     | मागमओ    | आगमतो                          | अगिमतो                |

| 3                  | आदि  | भाइ    | ig.                        |            | ie.      | उज्जेसेया    | करा | गालयति                                        | नुवो             | मूताईए°    | aild  | ملامإ | जाणग   | वतो | तिषा     | दवते   | दुया         | णमोक्कारो | णियातणातो   | णिबुज्यति |
|--------------------|------|--------|----------------------------|------------|----------|--------------|-----|-----------------------------------------------|------------------|------------|-------|-------|--------|-----|----------|--------|--------------|-----------|-------------|-----------|
| o<br>e             | मादि | आति    | हूं<br>इस                  | 19 P       | इंट      | उज्जूस्ता    | ক্ত | गालयति                                        | ू <u>न</u>       | चूयातीए°   | ملنط  | فللمز | जानम   | ततो | तिषा     | दवते   | दूयति        | णमोक्कारो | णिवात्तणावो | णिबुङझिति |
| æ                  | आह   | भाइ    | ##<br>100                  | ic.        | tec'     | उज्जेसेया    | 24  | गालयह                                         | चुओ              | चूयाईए°    | नाण   | नाणं  | लागय   | नओ  | तिहा     | दबए    | <b>उ</b> यर् | नमोक्कारो | निवायणाओ    | णिबुट्हाइ |
| ů                  | माइ  | माइ    | <b>1 1 1 1 1 1 1 1 1 1</b> |            | 16°      | उज्जूसुया    | क्य | गाल्यह                                        | <u>म</u> ुअ}     | বুধাईए०    | नाण   | नाणं  | जाणय   | तथो | तिहा     | दवए    | डुयए         | नमोक्कारो | निवायणाओ    | निबुज्झह  |
| स्मी हो            | आदि  | मादि   | इव                         | <b>203</b> | he'      | डब्जुसुता    | मात | गाल्यति                                       | <b>च</b> तो<br>, | चृता०      | مللما | माणं  | जावांग | ततो | तिषा     | दबते   | द्वति        | णमोक्कारो | णिवातणातो   | णिबुज्झति |
|                    |      |        |                            |            |          |              |     |                                               |                  |            |       |       |        |     |          |        |              |           |             | णिबुज्झति |
| नाषा० नं ० संस्कृत | मादि | मादि   | ic.                        | ic)        | ine.     | मृत्युस्त्री | E.  | गालयति                                        | i<br>T<br>T      | चृतादिभ्यः | श्राम | झानम् | श्रायक | तत: | त्रिधा   | द्रवसि | द्भाते       | नमस्कारः  | निपातात्    | निबुध्यते |
| साबा               | 9    | j<br>9 | æ;                         | ن<br>کو    | نو<br>سو | 99           | نی  | , <u>, , , , , , , , , , , , , , , , , , </u> | ni<br>m          | w.         | m     | ě,    | y.     | ÷   | <u>*</u> | 3,     | 35.          | ÿ         | 49          | 9.<br>V   |

| ê         | निञ्च          |                 |          | मागवात                 |         |      | <b>बा</b> त | <u>ब</u>       | ्ड<br>जिस् | बिवदात | F,         | E,       | Li.  | HATTE  | F. 156   |
|-----------|----------------|-----------------|----------|------------------------|---------|------|-------------|----------------|------------|--------|------------|----------|------|--------|----------|
| ř         | णिञ्चत         | , LI            | 1        |                        | ¥       | F (  | E .         | E d            | ्<br>ज्या  | विवदात | ב<br>ק     | सुत      | संत  | सतस    | , TO     |
| æ         | निञ्च्य        | ,<br><b>ਮ</b> ਧ | मित्रसम  | j h                    | or h    |      | e, ji       | ar I           | A Dirich   |        | 5, 1       | T<br>E   | सुय  | मुअस्स | 16       |
| ê E       | निक्यय         | भेत             | मंशिक्ता | Historia in the second | ল<br>ভা | / ka | <u>e</u>    | - <u>1</u>     | विवयः ।    |        | 5 E        | <b>.</b> | सुव  | मुजस्स | 18<br>18 |
| स्यो॰ दी॰ | णिष्यूत        | भूत             | मिन्नते  | मी                     | লাম     | भ    | जित         | <u>ब</u><br>ति | विवदंति    |        | H 6        | , f      | ຍຸຄົ | सुतस्स | हेर्द    |
|           |                |                 |          |                        | म       |      |             |                |            |        |            |          |      |        |          |
| HERM      | निवृत          | ָ<br>ה          | मङ्ग्यते | मित                    | यथा     | यदि  | गह          | 帮              | विवदन्ति   | श्रंत  | म्ब्र<br>ज | • E      |      | 7      | يُنَا    |
| मावा म    | <u>بر</u><br>إ | ₹<br>•          | 8.       | ų;                     | 3       | જું. |             | <b>%00</b>     | 3          | s,     | 3,         | \$00     | 5    |        | œ.       |

ग्रन्थ के 'को' एवं 'हे' संस्करणों में मध्यवर्ती त, थ, द, ध, एवं क के बदले में य, ह, य, ह एवं य वर्ण क्रमशः मिलते हैं। स्पष्ट है कि मध्यवर्ती व्यञ्जनों का लोप अधिक मात्रा में पाया जाता है जैसा कि क्रपर पहले ही बतला दिया गया है। जब तक अन्य प्राचीन ताड्पत्रीय प्रतियाँ नहीं मिली थी तब तक इन संस्करणों को ही प्रमाणित माना जाता था और मध्यवर्ती व्यञ्जन-कोप-युक्त शब्द ही लेखक की भाषा हो ऐसा समझा जाता रहा परन्त 'जे' प्रत मिलने से सारा तथ्य ही बदल गया। यह प्रत सबसे प्राचीन है और उसे अधिक प्रामाणिक माना जाता है जिसमें लेखक के ही शब्दों की वर्ण-व्यवस्था सुरक्षित है। इसमें मध्यवर्ती 'त' की यथावत् स्थिति होने के कारण किसी विद्वान को यह शंका हो कि इसमें भी 'त' श्रुति आ गयी है तो उसका निराकरण इस बात से होता है कि ग्रन्थकार ने जो स्वोपज्ञ वृत्ति लिखी है उसमें भी मध्यवर्ती 'त' की वही स्थिति है। अतः बाद में 'त' आ गया हो ऐसा कहना उचित नहीं लगता। 'जे' प्रत के शब्दों और स्वोपज्ञ वित्त के शब्दों की वर्ण व्यवस्था में पर्याप्त समानता है यह ऊपर बतलाया जा चका है। कोई यदि ऐसा कहे कि स्वीपज्ञ-वृत्ति की प्रत ई० स० १४३४ की है अतः उसमें भी 'त' श्रुति आ गयी होगी। इसके उत्तर में यह भी तो प्रश्न होता है कि तब फिर 'क' के लिए 'ग', 'थ' के लिए 'घ' और 'द' के छिए 'द' का प्रयोग दोनों प्रतों में मिलता है उसका क्या उत्तर होगा। अतः 'त' श्रृति की शंका करना निराधार बन जाता है। लेखक को जो मान्य थी बैसी ही वर्ण-व्यवस्था उन्होंने अपनायी है। 'को' एवं 'हे' संस्करणों में वर्ण-सम्बन्धी जो परिवर्तन पाया जाता है वह लेहियों द्वारा बाद में किया गया परिवर्तन है--लोप है--पश्चात कालीन व्याकरणकारों का प्रभाव है--चाल भाषा का प्रभाव है ऐसा अकाट्य रूप से प्रमाणित हो रहा है। उन्होंने ही भाषा की प्राचीनता को बदला है जो दर्पण की तरह स्पष्ट हो रहा है। यह तो पाँचवीं छठी शताब्दी में रचे गये एक ग्रन्थ की कहानी है तब फिर प्राचीन आगम ग्रन्थों की भाषा के साथ १५०० वर्षों में वितना क्या कुछ नहीं हुआ होगा यह कैसे कहा जा सकता है। उनके साथ भी यदि ऐसा ही हुआ है तो अभी तक के संस्करणों में मध्यवर्ती व्यंजनों के लोप को जो महत्त्व दिया है वह बिलकुल गलत है और भाषा की एकक्पना के नाम से (ध्वनिपरिवर्तन की दृष्टि से ) कृत्रिम सिद्धान्त खड़ा किया गया है वह अस्वीकार्य बन जाता है। विद्वानों की भाषा और उपदेशक-सन्तों की भाषा में हंगेशा अन्तर रहा है। उपदेशकों की भाषा में बहुलता रहती है जो लोकभाषा का सहारा लिये हुए होती है। क्या प्राचीन हिन्दी, प्राचीन गुजराती एवं प्राचीन राजस्थानी के साहित्य में ये सब तथ्य हमारे सामने नहीं आते हैं ? अतः अभी तक प्राचीन ग्रन्थों के सम्पादन में जो नीति अपनायी गयी है वह उचित है या उसे बदलने-सुधारने की आवश्यकता है इरा विषय पर प्राकृत के अनुभवी विद्वान अपने-अपने विचार प्रकट करें।

> —प्राकृत विभाग गुजरात विश्वविद्यालय अहमदाबाद.

# जैन आगमों में निहित गणितीय अध्ययन के विषय

धनुषम जैन\* एवं सुरेशचन्त्र बग्नबाल\*\*

जैन परम्परा में तीर्थं करों के उपदेशों एवं उन उपदेशों की उनके प्रधान शिष्यों (गणधरों) द्वारा की गई व्याख्या को समाहित करने वाले समस्त शास्त्र आगम की संज्ञा से अभिहित किये जाते हैं। वर्तमान में उपलब्ध समस्त आगमों को रचना भवीं शती ई० पू० से भ वीं शती ई० के मध्य जैन परम्परा के विषष्ठ आचार्यों द्वारा भगवान् महावीर के उपदेशों के आधार पर की गयी है। जैनधर्म की दोनों धाराएँ (दिगम्बर एवं क्वेताम्बर) आगमों की नामावली के सन्दर्भ में एकमत नहीं हैं। जहाँ दिगम्बर परम्परा वड्लंडागम, कथाय प्रामृति एवं आचार्य कुन्दकुन्द के साहित्य को आगम के रूप में मान्यता देती है, वहीं क्वेताम्बर परम्परा देविद्याण क्षमाध्रमण (४५३-४५६ ई०) की अध्यक्षता में सम्पन्न वल्लभी वाचना में स्खलित एवं विलुप्त होते हुए परम्परागत ज्ञान को आधार बनाकर लिखे गये अंग, उपांग साहित्य को आगम की मान्यता देता है। ये अंग, उपांग अर्द्धमागधी प्राकृत भाषा में निबद्ध हैं। यहाँ पर हम इन्हीं आगमों को आगम के रूप में चर्चा करेंगे।

जैन आगम ग्रन्थों में स्थानांग (ठाणं) का महत्त्वपूर्ण स्थान है। अंग साहित्य में यह तृतीय स्थान पर आता है। मूल रूप से लगभग ३०० ई० पू० में सृजित एवं ५ वीं शती ई० में अपने वर्त्तमान रूप में सकलित इस अंग के दसवें अध्याय में निहित १००वं। गाथा गणितक्षों की दृष्टि से महत्त्वपूर्ण है। इस गाथा से हमें गणित के अन्तर्गत अध्ययन के विषयों की जानकारी मिलती है। परोक्ष रूप से यह माना जा सकता है कि ये विषय आगम में भी उपलब्ध होगे, क्योंकि तीर्थंकर महावीर को संख्याक्षान का विशेषक्ष माना गया है एवं आगम ग्रन्थ उनके परंपरागत ज्ञान के संकलन मात्र हैं। स्थानांगसूत्र में उपलब्ध यह गाथा स्थानांग के विविध मृदित संस्करणों में निम्न प्रकार पाई जाती है।

दस विधे संखाणे पण्णत्ते तं जहा---

परिकम्मं ववहारो रज्जु रासी कलासवण्णे य । जावंतावित वग्गो घणो य (त) तह वग्गवग्गो वि (कप्पो प० त-१) ॥ उपर्युक्त रूप के अतिरिक्त कई गणित इतिहासक्तों ने इसे निम्न रूप में उद्भृत किया है । परिकम्मं ववहारो रज्जु रासी कलासवन्ने (कलासवण्णे ) या जावंतावित वग्गो घनो ततह वग्ग वग्गो विकप्पो त ॥—(२)

- व्याख्याता (गणित) शासकीय महाविद्यालय, व्यावरा ( राजगढ़ ) म॰ प्र॰ ४६५६७४ ।
- \*\* रीडर, गणित विभाग, उच्चिशिक्षा संस्थान, मेरठ, वि॰ वि॰ मेरठ (उ॰ प्र॰)
- १. गणितसारसंप्रह-मंगलाचरण १/१, पृ० १ ।
- २. ठाणं पु० ९२६ १०।१००।

(२) इस रूप में गाथा को दत्त , जैन एवं उपाध्याय ने उद्घृत किया है जबकि काप-डिया ने इसे निम्न रूप में उद्घृत किया है।

परिकम्म (१) ववहारो, (२) रज्जु, (३) रासी, (४) कलासवन्ने, (५) य । जावंतवित, (६) वग्गो, (७) घणो (८) त तह वग्गवग्गो (९) वि कप्पोत ॥ ३ ॥ ठाणं में (१) की संस्कृत छाया निम्न प्रकार दी गई है।

परिकर्म व्यवहारः रज्जु राशिः कलासवर्ण च । यावत् तावत् इति वर्गः घनम्य तथा वर्गवर्गोपि ॥ कल्पम्य ॥ ४ ॥

स्थानांग की इस गाथा की वर्तमान में उपलब्ध सर्वप्रथम व्याख्या अभयदेव सूरि (१०वीं शती ई०) द्वारा की गई। स्थानांग की टीका में उपर्युक्त गाथा में आये विषयों का अर्थ स्पष्ट करते हुये उन्होंने निर्धारित किया कि:—

- १. परिकम्मं = संकलन आदि ।
- २. ववहारो = श्रेणी व्यवहार या पाटी गणित ।
- ३. रज्जु = समतल ज्यामिति ।
- ४. रासो = अन्नों की ढेरी।
- ५. कलासवण्णे = प्राकृतिक संख्याओं का गुणन या संकलन ।
- ६ वग्गो = वर्ग।
- ७. धणो = धन।
- ८. वग्गवग्गो = चतुर्थघात ।
- ९. कप्पो = क्रकचिका व्यवहार ।

दत्त (१९२९) ने लगभग ९०० वर्षों के उपरान्त उपर्युक्त व्याख्या को अपूर्ण एवं एकांगी घोषित करते हुए अपनी व्याख्या प्रस्तुत की। दत्त के समय में भी जैन गणित का ज्ञान अत्यन्त प्रारंभिक था एवं गणितीय दृष्टि से महस्वपूर्ण, वर्तमान में उपलब्ध ग्रन्थ उस समय तक अप्रकाशित एवं अज्ञात थे तथा प उनकी व्याख्या अभयदेवसूरि की व्याख्या की अपेक्षा तर्कसंगत प्रतीत होती है। उन्होंने उपर्युक्त दस शब्दों की व्याख्या निम्न प्रकार दो।

इन्होंने कलासवण्णो के स्थान पर "कलासवन्ने" पाठ लिया है।

३. देखें सं-११ पू० २६।

(आपने विकप्पो त को विकप्पोत रूप में लिखा है। इन दोनों पाठान्तरों से कोई अन्तर नहीं पड़ता। जबिक (१) एवं (२) के पाठों में """ 'वि॥ 'कप्पो य' तथा 'विकप्पो त' का अंतर द्रष्टक्य है।

१. देखें सं०-३, पू० ११९।

२. देखें सं०-८, पृ० ३७

४. देखें सं०-१०, पू० १२।

५. ठाणं, पु ० ९२६ ।

६. देखें सं० ३, पु० ११९-१२२।

- १. अंक गणित के परिकर्म ( Fundamental Operation )
- २ अंक गणित के व्यवहार (Subject of Treatment)
- ३. रेखागणित (Geometry)
- ४. राशियों का बायतन श्रादि निकालना ( Mensuration of Solid bodies )
- ५. भिन्न ( Fraction )
- ६. सरल समोकरण (Simple Equation)
- ७. वर्ग समीकरण ( Quadratic Equation )
- ८. घन समीकरण ( Cubic Equation )
- ९. चतुर्थं घात समो करण ( Biquadratic Equation )
- १०. विकल्प गणित या क्रमचय-संचय ( Combination & Permutation )

दत्त द्वारा विषय की व्यापक रूप से समीक्षा किये जाने के उपरांत सर्वप्रथम काप्राइया (१९३७) ने इस विषय का स्पर्श किया किन्तु निर्णय हेतु अतिरिक्त सामग्री प्राचीन जैन गणितीय ग्रन्थों आदि के अभाव में आपने अपना निर्णय सुरक्षित रखा। आपने लिखा कि:—

It is extremely difficult to reconcile these two views especially when we have at present neither any acess to a commentary prior to the one mentioned above nor to any mathematical works of Jaina authorship which is earlier to Ganita Săra Samgraha So under these circumstances I shall be excused if I reserve this matter for further research.

आयंगर (१९६७) व उपाध्याय (१९७१) व अग्रवाल (१९७२) व जंन (लक्ष्मीचद) (१९८०) में ने अपनी कृतियों/लेखों में इस विषय का ऊहापोह किया है। स्थानांगसूत्र के विगत २-३ दशकों में प्रकाशित अनेक सटीक संस्करणों में अभयदेवसूरि की ही मान्यता का पोषण किया गया है। जैन विश्व भारती, लाडनूं से प्रकाशित संस्करण में ३ पृष्ठीय विस्तृत परिशिष्ट में इस विषय की विवेचना की गई है किन्तु वह भी परंपरानुरूप ही है। हम यहाँ क्रिमिक रूप से परिकर्म, व्यवहार आदि शब्दों की अद्याविध प्रकाशित व्याख्याओं की समीक्षा कर निष्कर्ष निकालने का प्रयास करेंगे।

### परिकम्म ( सं० परिकर्म )

परिक्रियते बस्मित इति परिकर्मः । अर्थात् जिसमें गणित की मूल किया सम्पन्न की जाये उसे परिकर्म कहते हैं। विपरिकर्म शब्द जैन वाङ्मय के लिये नया नही है। अंग माहित्य के अन्तर्गत दृष्टिवाद अंग (१२वां अंग') का एक मेद परिकर्म है। आ० कन्दकुन्द (द्वितोय-तृतीय शती ई०)

१. देखें सं ०१०, पू० १३।

२. देखें सं०-१३, प्० २५-२७।

३. देखें सं०-११, प० २६।

४. देखें सं०-१, प० ३०-५७।

५. देखें सं०-८, प्० ३७-४१, ४२।

६. देखें सं०-१, पु० ३२।

ने वर्खण्डागम के प्रथम तीन अध्यायों पर १२००० क्लोक प्रमाण परिकर्म नामक टोका लिखी थी। वीरसेन (८२६ ई०) कृत धवला में 'परियम्म सुत्तं' नामक ग्रन्थ का गणित ग्रन्थ के रूप में अनेकशः उल्लेख हुआ है। महाबीराचार्य (८५० ई०) कृत गणितसारसंग्रह का एक अध्याय भी परिकर्म व्यवहार है जिसमें अष्ट परिकर्मों की चर्चा है। यद्यपि बह्मगुप्त (६२८ ई०) ने २० परिकर्मों का उल्लेख किया है। तथापि भारतीय गणितज्ञों ने मौलिक परिकर्म ८ ही माने हैं जो कि बह्मगुप्त के निम्नांकित २० परिकर्मों में से प्रथम ८ हैं।

| १. संकलन (जोड़)      | ९-१३, पाँच जातियाँ (भिन्न संबंधी) |
|----------------------|-----------------------------------|
| २. व्यक्लन ( घटाना ) | १४. त्रेराशिक                     |
| ३. गुणन              | १५. व्यस्त त्रेराशिक              |
| ४. भाग               | १६. पंच राशिक                     |
| ५. वर्ग              | १७. सप्त राशिक                    |
| ६. वर्गमूल           | १८. नव राशिक                      |
| <b>৬. ঘ</b> ন        | १९. एकादश राशिक                   |
| ८. घनमूल             | २०. भाण्डप्रतिभाण्ड               |

वस्तुतः मूलपिरकर्म तो संकलन एवं व्यकलन ही है। अन्य तो उनसे विकसित किये जा सकते हैं। मिस्न, यूनान एवं अरबवासियों ने द्विगुणीकरण एवं अर्बीकरण को भी मौलिक परिकर्म माना है; किन्तु भारतवासियों ने नहीं माना है, क्योंकि दाशिमक स्थान मान पद्धित से भिक्त लोगों के लिए इन परिकर्मों का कोई महत्त्व नहीं है। अभिधान राजेन्द्र कोश में चूणि को उद्घृत करते हुए लिखा गया है कि परिकर्म गणित की वह मूलभूत किया है जो कि विद्यार्थी को विज्ञान के शेष एवं वास्तविक भाग में प्रवेश के योग्य बनाती है। इनकी संख्या १६ है। भारतीय गणितज्ञों के लिये ये परिकर्म इतने सरल एवं सहज थे कि उच्चस्तरीय ग्रन्थों में इनका कोई विशेष विवरण नहीं मिलता। इसो तथ्य के आधार पर दत्त महोदय ने लिखा है कि इन साधारण परिकर्मों में से अधिकांश का उल्लेख सिद्धांत ग्रन्थों में नहीं मिलता।

#### अग्रवाल ने लिखा है कि-

''इससे यह प्रतीत होता है कि गणित की मूल प्रक्रियायें चार ही मानी गई है—संकलन, व्यक्लन, गणन एवं भजन। इन चारों कियाओं के आधार पर ही परिकर्माष्ट्रक का गणित विकसित हुआ है।

उपरोक्त विवेचन से स्पष्ट है परिकम्म का अर्थ गणित को मूलभूत प्रक्रियायें ही हैं एवं परि-कम्म शब्द का आशय अंकगणित के परिकमं से ही है।

१. आपने अत्यंत सरल होने के कारण संकलन एवं व्यक्लन की विधियों की चर्चा नहीं की है।

२. देखें सं०-४, पु० ११८।

३. देखें सं०-३, प्० २४।

४. देखें सं०-१, पू० ३३।

### २. वबहारी ( सं० व्यवहार ) :---

इस शब्द की व्याख्या अभयदेवसूरि ने श्रेणी व्यवहार आदि पाटीगणित के रूप में तवा दल महोदय ने अंकगणित के व्यवहार रूप में की है। श्रह्मगुप्त ने व्यवहार के ८ प्रकार बताये हैं।

१. मिश्रक व्यवहार,

५. चिति व्यवहार.

२. श्रेणी व्यवहार,

६. ककचिका व्यवहार,

३. क्षेत्र व्यवहार,

७. राशि व्यवहार,

४. खात व्यवहार,

८. छाया व्यवहार

महावीराचार्यं के गणितसारसंग्रह में भी सभी प्रकरण उपलब्ध हैं उससे इनकी विषयवस्तु का सुगमता से निर्धारण किया जा सकता है। श्रेणी व्यवहार गणितके क्षेत्र में जैन-मतावलिम्बयों का लाघव इलाघनीय है तिलोयपण्णित एवं घवला के साथ ही त्रिलोकसार के अन्तःसाक्ष्य के अनुसार प्राचीन काल में मात्र धाराओं पर ही एक विस्तृत ग्रन्थ उपलब्ध था। फलतः विभिन्न व्यवहारों में श्रेणी व्यवहार के प्रमुख होने के कारण शब्द के स्पष्टीकरण में उसकी प्रमुखता देते हुए लिखना स्वामाविक प्रतीत होता है। पाटीगणित शब्द तो जैन गणित सिंहत सम्पूर्ण भारतीय गणित में प्रचलित है। श्रीधर (७५० ई०) कृत पाटीगणित, गणितसार, गणितितलक; भास्कर (११५० ई०) कृत लीलावती नारायण (१३५६ ई०) कृत गणितकीमुदी; मुनीश्वर (१६५८ ई०) कृत पाटीसार इस विषय के प्रसिद्ध ग्रन्थ हैं। इन ग्रन्थों में बीस परिकर्म एवं आठ व्यवहारों का वर्णन है। जतः कहा जा सकता है कि गणितसारसंग्रह की सम्पूर्ण सामग्री परिकर्म एवं व्यवहार इन दोनों में ही समाहित है।

वर्तमान में व्यवहारगणित शब्द का प्रयोग पाटीगणित की उम प्रक्रिया के लिए होता है जिसमें गुणक संख्या के योगातमक खण्ड करके गुण्य में गुणा किया जाये। जिम समय बड़ी संख्याओं की गुणनिविधि का प्रचलन नहीं हुआ था उस समय गुणक संख्या को कई समतुल्य खण्डों में विमार्जित कर पृथक्-पृथक् गुणा करके उस गुणनफल को जोड़ दिया जाता था, किन्तू जैनों की गुणन किया में दक्षता एवं गणितीय ज्ञान की परिपक्वता को दृष्टिगत करते यह अनुमान करना निर्थंक ही है कि व्यवहार गणित गुणन के इस सन्दर्भ में आया हो सकता है। उपाध्याय, व्यवहार गणित का अर्थ Practical Arithmatics करते हैं। जब कि Srinivas lengar ने लिखा है कि 'Vyavahar means application of arithmatics to concrete problems (Applied Mathematics)' संक्षेप में ववहारों का अर्थ पाटीगणित के व्यवहार करना उपयुक्त है। '

३. एउजु: — इस पारिभाषिक शब्द का विषय-सूची में उपयोग अत्यन्त महत्वपूर्ण है। अभयदेवसूरि ने इसका अर्थ रस्सी द्वारा की जाने वाली गणनाओं से सम्बन्धित अर्थात् समतल ज्यामिति से किया था। ए दत्त ने इसको किंचित् विस्तृत करते हुए इसकी परिधि में सम्पूर्ण

१. श्रेणीनों व्यवहार विगेरे पाटीगणित प्रसिद्ध अनेक प्रकारे व्यवहार गणितेछे ।

२. त्रिलोकसार, गाथा-९१।

३. बारा का अर्थ Sequence है।

४. देखें सं०-१३, प० ३२

५. राजवड़े जे संख्यान ते रज्जु कहवाय छे-ते क्षेत्र गणित छ ।

ज्यामिति को समाहित कर लिया। अग्रवाल ने लिखा है कि-

"रज्जुगणित का अभिप्राय क्षेत्रगणित से है। क्षेत्रगणित मे पस्य सागर आदि का ज्ञान अपेक्षित है। आरम्भ में इस गणित को सीमा केवल क्षेत्र परिभाषाओं तक ही सीमित थी पर विकसित होते-होते यह समतल ज्यामिति के रूप में वृद्धिगत हो गई है।"

आयंगर के अनुसार:---

Rajju is the ancient Hindu name for geometry which was called Sulva in the Vedic literature.

अर्थात् रज्जु रेखागणित की प्राचीन हिन्दू मंज्ञा है जो कि वैदिक काल में शुन्व नाम से जानी जातो थी।

वास्यायन शुल्यसूत्र में ज्यामिति को रज्जु समास वहा गया है ।

प्रो० लक्ष्मीचन्द जैन ने रज्जु के संदर्भ में लिखा है :— 'इस प्रकार रज्जु के उपयोग का अभिप्राय जैन साहित्य में शुक्त प्रन्थों से बिल्कुल भिन्न है। रज्जु का जैन साहित्य में मान राशिपरक निदान्तों से निकाला गया है और उससे न केवल लोक के आयाम निरूपित किये गये हैं किन्तु यह माप भी दिया गया है कि उक्त रैखिक माप में कितने प्रदेशों की राशि समाई हुई है। उसका सम्बन्ध जगश्रोणी से जगप्रतर एवं घनलोक से भी है।" है

आपने संदक्षित गाथा के विषयों की व्याख्या करते हुए रज्जु का अर्थ विश्व माप की इकाई लिखा है।

वस्तुतः उस स्थित में जबिक व्यवहार के ८ मेदों में से एक मेद क्षेत्र-व्यवहार भी है और उसमें ज्यामित का विषय समाहित हो जाता है एवं खात, चिति, राशि एवं काक चिक, व्यवहार के अन्तर्गत मेन्शुरेशन (Mensuration.) का विषय भी आ जाता है। तब क्षेत्रगणित के लिये स्वतन्त्र अध्याय की इतनी आवश्यकता नहीं रह गई जितनी लोक के प्रमाण विस्तार आदि से सम्बद्ध जित्लाओं, असंख्यात विषयक राशियों के गणित से सम्बन्धित विषय की। इन विषयों का व्यापक एवं व्यवस्थित विवेचन जैन ग्रन्थों में मिलता है। जबिक यह अन्य किसी समकालीन ग्रन्थ में नहीं मिलता। विविध धार्मिक-अद्धंधार्मिक जैन विषयों के स्पष्टीकरण में इन शे अपरिहार्य आवश्यकता करणानुयोग अथवा द्रव्यानुयोग के किसी भी ग्रन्थ में देखी जा सकती है। एतद्विषयक गणित की जैन जगत् में प्रतिष्ठा का आकलन इस बात से भी किया जा सकता है कि हेमराज ने संख्यात, असंख्यात एवं अनन्त विषयक गणित पर १७वीं शताब्दी में गणितसार नामक स्वतन्त्र ग्रन्थ की रचना की। असंख्यात एवं अनन्त के जिल्ला (लोकिक गणित) की मुलभूत कियायें आती हैं।

१. देखें सं०-१. प० ३६।

२. देखें सं :-१३ पुरु २६।

३. रज्जु समास वध्याम, कात्यायन शुल्वसूत्र १.१।

४. देखें सं०-८, प्० ४५।

रज्जु, पस्य आदि की गणना सामान्य परिकर्मों से असंभव है। धनांगुल, जगश्रेणी एवं पस्य को अपने सामान्य अर्थ में प्रयुक्त करने पर---

पत्योपम के बर्हक्छेब बसंस्थात

> जगश्रेणी = ७ राजू = धनांगुल यदि पल्योपम P होतो log2p/असंस्थात

> > राजू = 🖟 धनांगुल

स्पष्टतः राजू (रज्जु) एक असंख्यात राशि हुई। असंख्यात संकेन्द्री वलयाकार वृत्तीं की शृंखला में अन्तिम स्वयंभूरमण द्वीप का व्यास रज्जु बताया गया है। फलतः इस विधि से भी इसका मान असंख्यात ही मिलता है।

प्रो॰ घासीराम जैन ने आइंस्टीन के विवादास्पद संख्यात फैलने वाले लोक की त्रिज्या के आघार से प्राप्त घनफल की लोक के आयतन स तुलना करके रज्जु (राजू) का मान प्राप्त किया। यह मान---

- १.४५×१०<sup>२१</sup> मील एवं
- $1.53 \times 10^{-3}$  मील है। एक अन्य रोति से यह मान
- १.१५  $\times$  १०<sup>२९</sup> मील प्राप्त होता है<sup>२</sup>

किन्तु घामीराम जैन द्वारा उद्धृत मान अपूर्ण है, क्योंकि ये सभी कल्पनाओं एवं अभि-घारणाओं पर आश्रित हैं। रज्जू को तो असंख्यात रूप में हो स्वीकार करना उपयुक्त है। यह स्वीकार करने में किंचित् भी संकोच नहीं होना चाहिये कि रज्जु शब्द शुक्व काल के तुरन्त बाद से भारतीय गणित में क्षेत्रगणित के सन्दर्भ में आया है। भले ही वह मापने वाली रस्सी रहा हो या मापन क्रिया। यह शब्द रेखागणित तथा त्रिभुज, चतुर्भुज की चारों भुजाओं के योग के रूप में भी प्रयुक्त हुआ है। तथापि यह आवश्यक नहीं है कि यह इस गाथा या सिद्धान्त ग्रन्थों में भी इसी अर्थ में आया हो। इस विषय के विस्तार में न जाकर हम यहाँ इतना कहना उचित समझते हैं कि प्रस्तुत गाथा में रज्जु शीर्षक हमें उस विषय को ओर इंगित करता है जिसमें लोक के विस्तार, लोक संरचना, जघन्य परीत एवं जघन्य युक्त एवं जघन्य असंख्यात का गणित समाहित है। यदि हम यह कहें कि रज्जु का प्रमाण लोकोत्तर प्रमाण को ओर इंगित करता है तो अन्पयुक्त न होगा। शब्दों के अर्थ काल परिवर्तन, विषय परिवर्तन, सन्दर्भ परिवर्तन से कितने बदल जाते हैं। यह विषय भाषाविज्ञान के वेत्ताओं हेतु नया नहीं है। हमारे विचार से रज्जु की व्याख्या में अभयदेव एवं दत्त दोनों ही असफल रहे हैं एवं लक्ष्मीचन्द जैन ने सही दिशा की ओर संकेत किया है।

देखें सं०--६, पृ० २२-२३।

२. देखें सं०-५, प्० ९२।

३. देखे सं०-११ पु॰ २१५, २१६।

### रासी (सं० राशि):--

इस शब्द की व्याख्या में अभयदेव एवं दत्त में गम्भीर मतमेद है। अभयदेव ने रासी का अर्थ अन्नों की ढेरी किया है जबकि दत्त ने उनकी व्याख्या को पूर्णतः निरस्त करते हुए लिखा—

'The term rasi appears in later Hindu works, except this last mentioned one (G. S. S.) and means measurement of mounds of grains. But I do not think that it has been used in the same sense in the cononical works for measurement of heaps of grain has never been given any prominence in later mathematical works and indeed it does not deserves any prominance.

अर्थात् राशि शब्द गणितसार संग्रह के बाद के सभी ग्रन्थों में अन्नों की ढेरी के मापन के सन्दर्भ में आया है किन्तु में नहीं समझता कि यह प्राचीन सिद्धान्त-ग्रन्थों में भी इसी सन्दर्भ में प्रयुक्त हुआ होगा। अन्नों की ढेरी के मापन को बाद के ग्रन्थों में भी कोई महत्त्व नहीं दिया गया और न यह दिया जाने योग्य है।

उन्होंने आगे लिखा है कि राशि का अर्थ अन्नों की ढेरी संकुचित है एवं यह शब्द व्यापक रूप से ज्यामिति की ओर इंगित करता है। परवर्ती हिन्दू गणित ग्रन्थों में यह प्रकरण खात व्यव-हार के अन्तर्गत आया है एवं राशि इसका एक छोटा भाग है।

प्रो० लक्ष्मीचन्द जैन ने एक स्थान पर रासी का अर्थ समुच्चय/अन्नों की ढेरी लिखा है। हमारे विचार में सूरि एवं दस दोनों के अर्थ ममीचीन नहीं हैं। समुच्चय अर्थ अनेक कारणों से ज्यादा उपयुक्त लगता है।

राशि शब्द की व्याख्या करते हुए जैन ने लिखा है कि इस पारिभाषिक शब्द पर गणित इतिहासकों ने ध्यान नहीं दिया। राशि के अभित्रत्त—सेट (Set) जैसे ही हैं। रिश्ति के पर्यायवाची शब्द समृह, ओघ, पुंज, वृन्द, सम्पात, समृदाय, पिण्ड, अवशेष तथा सामान्य हैं। जैन कर्म एवं दर्शन सम्बन्धी साहित्य में वीरसेन (८२८ ई० लगभग) तक इसका उपयोग अत्यधिक होने लगा था। इसका उपयोग परवर्ती हिन्दू गणित ग्रन्थों में त्रैराशिक पंचराशि के रूप में मी हुआ है। अभिधान राजेन्द्रकोष में राशि का प्रयोग समूह, ओघ, पुंज, सामान्य वस्तुओं का संग्रह, शालि, धान्यराशि, जीव, अजीव राशि, संख्यान राशि के रूप में बतलाया गया है। तिलोयपण्णित्त (४७३-६०९) ई० में सृष्टि विज्ञान के सन्दर्भ में प्रयुक्त समुच्चयों हेत् राशि का अनेकश: उपयोग हुआ है।

किसी भी राशि के अवयव का उसी राशि से सदस्यता विषयक सम्बन्ध होता है। राशि की संरचना करने वाले ६ द्रव्य निम्न हैं:

१. जीव,

२. पुद्गल परमाणु,

३. धर्म

४. अधर्म

५. आकाश

६. कालाणु

घान्य बिगेरनो ढगलो तेना विषय वालुं संख्यान ते राशि पटिमां राशिव्यवहार नाम थी प्रसिद्ध छ ।

२. देखें सं०-३, पू० १२०।

रे. देखें सं०-१, पृ० देव ।

४. देखें सं०-८, पु० ४३ ।

राशि रचने वाली इकाइयाँ समय, प्रदेश, अविभागी, प्रतिच्छेद, वर्ग एवं सम्प्रदायबद्ध हैं।

अपने लेखे में जैन ने जैनागमों एवं उसकी टीकाओं में पाये जाने वाले समुच्चयों के प्रकार, उदाहरण लिखने की विधि संकेतारमक विधि, पद्धित, उन पर सम्पादित की जाने वाली विविध संक्रियाओं का विवरण दिया है। इससे स्पष्ट है कि प्राचीन जैनगणित में आधुनिक समुच्चय गणित के बीज विद्यमान थे किन्तु समुचित पारिभाषिक शब्दावली (Terminology) के अभाव में आधुनिक चिन्तक उसे हृदयंगम नहीं कर पा रहे हैं। प्राचीन शब्दावली एवं एतद्विषयक वर्तमान शब्दावली में अत्यिषक मतभेद है।

निष्कर्षतः यह कहा जा सकता है कि राशि शब्द सन्दर्भित गाथा में समुच्चय के अर्थ में प्रयुक्त हुआ है। इस तथ्य को अस्वीकार करने पर जैन गणित का एक अतिविशिष्ट एवं अद्वितीय क्षेत्र, कर्म सिद्धान्त का गणित, उपेक्षित रह जाता है। यह तथ्य भी हमारी विचारघारा को पुष्ट करता है।

५. कलासवन्ने (सं॰ कलासवर्ण)—िमन्नों से सम्बद्ध गणित को व्यक्त करने वाला यह शब्द निविवाद है क्योंकि विद्याली हस्तिलिपि से महावीराचार्य (८५० ई०) पर्यन्त यह शब्द मात्र इसी अर्थ में प्रयुक्त हुआ है। जो संख्या पूर्ण न हो अंशों में हो उसे समान करना कला सवर्ण कहलाता है। इसे समच्छेदोकरण, सवर्णन और समच्छेद विधि भो कहते हैं। कला शब्द का प्रयोग तिलोयपण्णित्त में भिन्न के अर्थ में हुआ है। जैसे एक बटे तीन को "एक ला तिविहत्ता" से व्यक्त किया गया है, अतः कला सवर्ण विषय के अन्तगंत भिन्नों पर अष्ट परिकर्म, भिन्नात्मक श्रेणियों का संकलन प्रहसन एवं विविध जातियों का विवेचन आ जाता है।

६. जावंतावित (सं॰ यावत् तावत् )—इसे गुणाकार भी कहा जाता है। अभयदेवसूरि ने इसकी व्याख्या प्राकृतिक संख्याओं का गुणन या संकलन के रूप में की। इसका निर्वचन व्यवहार रूप में करते हुए बताया गया कि यदि पहले जो संख्या सोची जाती है उसे गच्छ, इच्छानुसार गुणन करने वाली संख्या वाच्छ या इष्ट संख्या कहें तो पहले गच्छ संख्या को इष्ट संख्या से गुणा करते हैं, उसमें फिर इष्ट को मिलाते हैं, उस संख्या को पुनः गच्छ से गुणा करते हैं। तदनन्तर गुणनफल में इष्ट के दुगुने से भाग देने पर गच्छ का योग आ जाता है। अर्थात् यदि गच्छ = 1, इष्ट = 1 तो प्राकृतिक संख्याओं का योग।

$$S = \frac{n(nx + x)}{2x}$$

इसी को विविच्छित, यादृच्छा, वाच्छा, यावत्-तावत् राश्चि कहते हैं। इस सम्पूर्ण किया को यावत्-तावत् कहते हैं।

जैन ने लिखा है कि 'इस शब्द का प्रयोग उन सीमाओं को व्यक्त करता है जिन परिणामों को विस्तृत करना होता है: अथवा सरल समीकरण की रचना करनी होती है। इसका अर्थ जहाँ

१. देखें सं०-९, पु० १।

२. तिलोयपणात्ति-२।११२ ।

३. 'जावं तावति वा गुणा कटौति वा एगटा' स्थानांग वृत्ति-पत्र ४७१।

तक वहाँ तक भी होता है।'' \*\*\*\* हिन्दू बीजगणित में इस पारिभाषिक शब्द का बड़ा महत्व है इस शब्द का उद्भव या तो यदृच्छा अर्थात् विवक्षित राशि से अथवा वाच्छा (अर्थात् इच्छित) राशि से हुआ है? वक्षाली हस्तिलिपि में इसका प्रयोग कूटस्थिति नियम को ध्वनित करने हेतु हुआ है। यह भी सुझाव प्राप्त हुआ है कि इसका सम्बन्ध अनिधृंत (Indeterminate) अथवा अपरिभाषित अथवा अपरिभाषित अथवा अपरिभाषित इकाइयों की राशि से भी है। इस प्रकार जावं तावं से एक यह अर्थ भी ध्वनित होता प्रतीत होता है कि कोई भी संख्या को परिमित सोमा से लेकर उत्कृष्ट संख्येय तक ले जाते है तो जबन्य परीत असंख्येय के केवल एक कम होता है।

आयंगर (१९६७) भी इस शब्द की व्याख्या करते समय जटिलता का अनुभव करते हैं वे लिखते हैं कि—

The Word Yāvat Tāvat is the word for the unknown quantity in ancient Hindu Mathematics and provides the algebric symbol Yā(या). It is difficult to account for this except by saying that it means the Science of Algebra in however redimentom form it may have existed. Besides the problem on indices in a general form. This subject may have included solutions of the problems of Arithmetics by assumi g unknown quantities simple Summations.

अग्रवाल ने अपने शोध-प्रबंध में इस गाथा के ९ विषयों की विवेचना तो की है किन्तु यावत् तावत् को स्पर्श भी नहीं किया । भे आखिर क्यों ?

दत्त महोदय ने इस गाथा के प्रथम ५ शब्दों की अभयदेवसूरि द्वारा दी गई व्याख्यायें कतिपय संशोधनों सहित स्वीकार कर ली किन्तु बाद के पाँच शब्दों जावतावित वग्गो, घणोवग्ग वग्गो एवं विकप्पोत की व्याख्याओं को पूर्णतः निरस्त करते हुए लिखा है कि—

In the identification of the remaining terms (last five). The commentator is not only of no help but is, on the other hand, positively misleading.

# दत्त महोदय ने इस शब्द की व्याख्या करते हुए आगे लिखा है कि :-

I venture to presume that the term Yavat-Tavat is connected with the rule of False position which in the early stage of Science of Algebra in every country, was the only method of solving linear equations. It is interesting to find that this method was once given so much importance in Hindu Algebra That the section dealing with it was named after it.

१. देखें सं०८, पू० ३७।

२. वहीं पृ० ४६।

३. देखें सं०-१३, पृ० २६।

४. देखें सं०-१०, पृ० ४८,४९।

५. देखें सं०-३, पू० १२२।

६. देखें सं०-३, पू॰ १२२।

इस प्रकार आपने यावत् तावत् को सरल समीकरण से सम्बद्ध किया। जो उचित ही है। क्योंकि---

$$S = \frac{n(x+x)}{2x}$$

में से x कामन लेकर अंश एवं हर में से काट देने पर यह बनता है जो कि प्राकृतिक संख्याओं के योग का सूत्र है । S=(n) (n+i) यह विषय तो परिकर्म के अन्तर्गत भा ही जाता 2 है । अतः दत्त की व्याख्या विचार अधिक तर्कसंगत है ।

७-८-९ बागी. चली, बागबागी ( बर्ग, घन एवं चतुर्थ घात ):---

अभिधान राजेन्द्र में इन तोनों शब्दों की व्याख्या आगमिक उद्धरणों सहित दी गई है जहाँ इनके अर्थ क्रमशः वर्ग करना, धन करना एवं वर्ग का वर्ग करना है। अग्रवाल ने भी अपने शोध-प्रबंध में वर्ग के उल्लेखों को संकलित किया है। उन सबसे स्वाभाविक रूप में यह प्रतीत होता है कि ये शब्द निश्चित रूप से वर्तमान में प्रचलित अर्थों (ज्यामितीय अर्थ नहीं) में ही प्रयुक्त हुये हैं। किन्तु यहाँ भी हम अपने पूर्व तर्क को उद्धृत करते है जब वर्ग एवं धन करना ये दोनों क्रियायें मूल परिकर्मों में आ जाती हैं तब उन्हें नवीन विषय के रूप में प्रतिष्ठित करने का क्या औचित्य? पुनः अनुयोगद्वार सूत्र, उत्तराध्ययन सूत्र आदि प्राचीन ग्रन्थों में जब धातांकों के सिद्धान्त उपलब्ध हैं एवं उनमें १२वी धात तक के प्रयोग निर्दिष्ट हैं —तब चतुर्थ घात को ही क्यों विशेष महत्त्व दिया गया? धवला मे निहित वर्गित संवर्गित की प्रिक्रया मे २५६ तक को घात आ जाती है। चतुर्थ घात निकालने की क्रिया वर्ग करने की क्रिया की पुनरावृत्ति के समतुल्य है। जैनाचाय वर्ग एवं धन करने की अपेक्षा अधिक जटिल क्रियाओं वर्गमूल एवं धनमूल निकालने में विशेष सिद्धहस्त थे। यदि वर्ग एवं धन को स्वतंत्र विषय की मान्यता दी गई तो उन्हें भी दो जानी चाहिये। लेकन ऐसा नहीं किया गया। आखिर क्यों?

संभवतः उपर्युक्त प्रश्नों एवं अन्य कारणों को ही दृष्टिगत करते हुए दत्त ने भी लिखा कि-

'I have no doubt in my mind that 'Varga' refers to quadratic equation 'Ghan' refers to cubic equation and 'Vargavarga' to biquadratic equation'.

यद्यपि आज के उपलब्ध आगमों में हमें घन समीकरण एवं चतुर्घवात समीकरण के स्पष्ट उल्लेख नहीं मिलते किन्तु वर्तमान में अनुपलब्ध ग्रन्थों में उनका पाया जाना अस्वामाविक नहीं है। आगमिक ज्ञान के आधार पर रिचत गणितसार संग्रह में तो ऐसे उल्लेख प्रचुर हैं अतः दत्त का कथन असत्य नहीं कहा जा सकता है। आयंगर एवं जैन ने भी उनका समर्थन किया है।

- १. अनुयोगद्वार सूत्र-१४२।
- २. घवला, पुस्तक−३।
- ३. देखें सं० ३, पू॰ १७२
- ४. देखें सं० १३, पू० २८।

१०. विकय्पोत या कप्पो (विकल्प या कल्प)—पाठ (१) को स्वीकार करते हुए अभयदेव-सूरि ने इसकी व्याख्या में लिखा है कि इससे लकड़ी की चिराई एवं पत्थरों की चिनाई का ज्ञान होता है। पाटीगणित में इसे ककचिका व्यवहार कहते हैं। अभयदेव ने इसको उदाहरण से भी समझाया है।

स्थानांगसूत्र के सभी उपलब्ध संस्करणों में हमें यही पाठ एवं अर्थ मिलता है किन्तु दत्त, कापिड़िया, उपाध्याय, अग्नवाल एवं जैन आदि सभी ने इसे (२) रूप में उद्घृत किया है एवं इसका अर्थ विकल्प (गणित) किया है। विकल्प एवं मंग जैन साहित्य में क्रमचय एवं संचय के लिये आये हैं। जैन ग्रन्थों में इस विषय को विशुद्धता एवं विशिष्टता के साथ प्रतिपादित किया गया है।

क्रकचिका व्यवहार, व्यवहारों का ही एक भेद होने तथा विकल्प (अथवा भंग) गणित के विषय का दार्शनिक विषयों की व्याख्या में प्रचुरता एवं अत्यन्त स्वाभाविक रूप से प्रयोग, यह मानने को विवश करता है कि विकल्पगणित जैनाचारों में ही नहीं अपितु प्रबुद्ध श्रावकों के जीवन में भी रच-पच गया था, तभी तो विषय के उलझते हो वे विकल्पगणित के माध्यम से उसे समझाने लगते थे। ऐसी स्थिति में विकल्पगणित को गणित विषयों की सूची में भी समाहित न करना समीचोन नहीं कहा जा सकता। उल्लेखनीय है कि विकल्प गणित कोई सरल विषय नहीं था तभी तो अन्य समकालीन लोगों ने इसका इतना उपयोग नहीं किया। जैन हो इसमें लाघव को प्राप्त थे। अतः विवश्योत का अर्थ विकल्प (गणित) हो है।

विषय के समापन से पूर्व विषय से सम्बद्ध कितपय अन्य महत्वपूर्ण तथ्यों का उल्लेख भी आवश्यक है। आगम ग्रन्थों में चिंचत गणिताय विषयों की जान कारी देने वाली एक अन्य गाथा शीलांक (९वीं श० ई०) ने सूत्रकृतांग की टीका में पुण्डरीक शब्द के निक्षेप के अवसर पर उद्धृत की है। गाथा निम्नवत् है—

परिकम्म रज्जु रासी ववहारे तह कला सवण्णं (सवन्ने) य ।। ५ ॥ (पुद्गल ) जावं तावं घणे य घणे वग्ग वग्गवग्गे य ।

टीका के सम्पादक महोदय ने उपर्युक्त गाथा की संस्कृत छाया निम्न प्रकार की है।
परिकम्मं रज्जु, राशि व्यवहारस्तया कलासवर्णद्य।
पुद्गलाः यावत्तावत् भवन्ति घनं घनमूलं वर्गः वर्गमूलं॥ -(६)

(५) इससे स्पष्ट है कि इस गाथा में भी विषयों की संख्या १० ही है किन्तु उसमे स्थानांग में आई गाथा के विकप्पोत के स्थान पर पुग्गल हाब्द आया है। अर्थात् यहां पुद्गल को गणित अध्ययन का विषय माना गया है, विकल्प को नहीं। शेष नौ प्रकार स्थानांग के समान ही हैं।\*

कल्पछेद गणित करवतण्डे काष्ठानुं छेदन तेना विषयवालु जे गणित से पाटियां क्राकच व्यवहार कहेवाय छे (स्थानांगवृत्ति )।

२. सूत्रकृतांग-श्रुतस्कन्ध-२, अध्याय-१, सूत्र-१५४।

३, देखें सं०-३ पू० १२०।

४. ठाणं, पृ० ९९४ ।

बोस ने अपनी पुस्तक में उपर्युक्त गाबा (६) को उद्घृत किया है किन्तु उसके आधार पर नीचे जो विषयों की सूची बनायी है उसमें पुद्गल को हटाकर विकल्प गणित को सम्मिलित कर दिया है अथवा यह कहा जाये कि स्थानांग बाली गाथा के विषयों को दे दिया। इसका क्या कारण है ? संभवतः चूटिवश ऐसा हुआ है।

संस्कृत छाया को देखने से स्पष्ट है कि गणित अध्ययन के विषय ११ हैं, अर्थात् परिकर्म, अयवहार, रज्जु, राशि, कलासवर्ण, पुद्गल, यावत् तावत्, धन, धनमूल, वर्ग, और वर्गमूल।

पुनः द्रष्टंव्य है कि मूल गाथा (५) में कहीं कुछ ऐसा नहीं है जो मूल शब्द को ध्वेनित करता हो। दत्त ने भी लिखा है—

There is nothing in the either form which could be informed a reference to roots (mūla). Above all by that interpretation, he has made the number of topics for discussion to be eleven against the express injuction of the Canonical works that they are all together ten. So we shall reject the rendering of the verse (Sanskrit version).

अब प्रश्न यह उठता है कि क्या पुर्गल को गणित अध्ययन का विषय माना जाये ? इस संदर्भ में दत्त महोदय ने तो स्पष्ट लिखा है कि—

Pudgala as a topic for discussion in mathematics is meaningless. अर्थात पृद्दगल को गणित अध्ययन का विषय स्वीकार करना निर्यंक है।

किन्तु विचारणीय यह है कि यह निष्कर्ष आप के द्वारा तब दिया गया था जब कमें सिद्धान्त का गणित प्रकाश में नहीं आया था। उस समय तक Relativity के संदर्भ में जैनाचारों के प्रयास भी प्रकाशित नहीं हुये थे। आज परिवर्तित स्थिति में यह निष्कर्ष इतनी सुगमता से गले नहीं उत्तरता। क्योंकि असंख्यात विषयक गणित, राशि गणित (Set theory) आदि का मूल तो पुद्गल ही है। मापन की पद्धितयाँ तो यहीं से प्रारम्भ होती हैं। एक तथ्य यह भी है कि शीलांक ने भी तो इसे किसी प्राचीन ग्रन्थ से ही उद्धृत किया होगा। लेकिन समस्या यह है कि पुद्गल को गणित का विषय स्वीकार करने पर विकल्प छूट जाता है। जबिक विकल्प तो अस्यिषक एवं निर्विकल्प रूप से जैन ग्रन्थों में आता है। यहां हमें बृहत्कल्प भाष्य की एक पंक्ति कुछ मदद करती है।

"भंग गणिताड गमिकं" ४

मलयगिरि ने इसकी व्याख्या करते हुए लिखा है कि भंग (विकल्प) एवं गणित अलग-अलग हैं। $^{\mathbf{k}}$ 

संक्षेप में यह विषय विचारणीय है एवं अभी यह निर्णय करना उपयुक्त नहीं है कि पुद्गल को गणितीय अध्ययन का विषय स्वीकार किया जाये अथवा नहीं।

स्थानांगसूत्र के ही चतुर्थ अध्याय में एतद्विषयक एक अन्य गाथा प्राप्त होती है। गाथा

१. देखें सं०-२, पृ० १५८।

२. देखें सं०--३, पू० १७०।

३. वही, पु० १२०। '

४. वृहत्कल्प भाष्य, १४३।

५, देखें सं• १०, पृ• XIII।

## चउित्रधि संखाणे पण्णते तं जहा । परिकम्म ववहारे रज्जु रासी ॥ — ७

इस गाधा पर अद्याविष किसी ने ध्यान नहीं दिया है। एक ही ग्रन्थ में दो प्रकार के उल्लेख क्यों हैं? संख्यान के चार प्रकार पिछले पृष्ठ पर उद्घृत दत्त के निष्कर्ष के प्रतिकूल हैं। क्या यहाँ संख्यान से कोई भिन्न अर्थ ध्वनित होता है? अथवा क्या यहाँ पर इंगित संख्यान के प्रकार कोई विशेष गुण रखते हैं? इस विषय पर अभी और व्यापक विचार विमर्श अपेक्षित है।

Agrawal, N. B. 'गणित एवं ज्योतिष के विकास में जैनाचार्यों का योगदान' आगरा वि॰ Lai वि॰ में प्रस्तुत शोघ-प्रवन्ध १९७२।

- 2. Bose, D M. & 'A Concise History of Sciences in India' Sen, S N I. N. S. A.—New Delhi. 1971
- 3. Dutt, B. B 'The Jaina School of Mathematics' B. C. M. S. (Calcatta), 21 pp. 115-143, 1929
- 4. Dutt, B. B & 'हिन्दू गणित शास्त्र का इतिहास' (हिन्दी संस्करण) अनु० डा० कृपाशंकर Singh A. N श्वक उ० प्र० हिन्दी ग्रन्थ अकादमी, रुखनऊ, १९६७।
- 5 Jain, G. R. 'Cosmology Old & New' (Hindi Ed) Bhartiya Jhanpitha, New Delhi 1974.
- 6. Jain, L. C. -- 'तिलोयपण्णत्ति का गणित' अन्तर्गन जम्बुद्दीवपण्णितरागते, जैन संस्कृति संरक्षक संघ, शोलापुर १९५०।
- 7. Jain, L C. 'Set Theory in Jaina School of Mathematics I. J. H S (Calcutta), 8—1, pp. 1-27 1973
- 8. Jain, L. C. 'आगमों में निहित गणितीय सामग्री एवं उमका मूल्यांकन' 'तृलसी पूज्य' लाडन्' पूर ३५-७४, १९८०
  - Jain, L. C. Exact Sciences from Jaina Sciences. Vol. I Rajasthan Prakrita Bharati, Jaipur 1983.
- 10. Kapadia, H. R Introduction of Gorilo Tilak' Gaekwad Oriental Series, Baroda 1937.
- 11. Upadhyaya, B L 'प्राचीन भारतीय गणित' विज्ञान भारती, दिल्ली १९७१
- 12. Shah, A L, 'जैन साहित्य का बृहद् इतिहास-माग ५ पा० वि० शोध संस्थान, वाराणसी १९६९।
- 13. Srinivas, CP. The History of Ancient Indian Mathematics National
   Iengar World Press Calcutta 1967.
- 14. अंग सुताणि भाग १, जैन विश्व भारती, लाडनू १९७५
- 15. ठाणं (स्थानांग सूत्त) टीक, जैन विश्व भारती, लाडनू १९८०
- 16. - तिलोपपण्णति -सटीक जैन संस्कृति संरक्षक संघ, शोलापुर १९४४
- 17. ंगणितसार संग्रह(हिन्दी संस्करण) जैन संस्कृति संरक्षक संघ, शोलापुर १९६२
- १. ठाणं ४, सूत्र, ५०५, पू० ४३८।

# जैनधर्म में नैतिक और धार्मिक कर्तव्यता का स्वक्ष

टा० सागरमक सैन

मॉरल आक्लीगेशन के लिए हिन्दी भाषा में नैतिक प्रभुशक्ति, नैतिक बाध्यता, नैतिक दायित या नैतिक कर्तव्यता शब्दों का प्रयोग हुआ है। वस्तृतः मारल आब्लीगेशन दायित्व-बोध या कर्तव्य-बोध की उस स्थिति का सूचक है जहाँ व्यक्ति यह अनुभव करता है कि "यह मुझे करना चाहिए।" पाक्रात्य नीतिवेत्ताओं के अनुसार नैतिक कर्तव्यता का स्वरूप "यह करना चाहिए" इस प्रकार का है, न कि "यह करना होगा" । पाम्बात्य परम्परा में नैतिक कर्तव्यता का "वाहिए" (ought) के रूप में और धार्मिक कर्तव्यता को "होगा" (must) के रूप में देखा गया; क्योंकि वर्म को ईश्वरीय आदेश माना गया। जबकि भारतीय परम्परा में और विशेष रूप से जैन परम्परा में नैतिक और धार्मिक दोनों ही प्रकार को कर्तव्यता की प्रकृति एक सोपाधिक कथन के रूप में है. उसमें चाहिए का तत्त्व तो है, किन्त. उसके साथ एक बाध्यता का भाव भी है। उसमें "चाहिए" (ought) और 'होगा" (must) का सुन्दर समन्वय है। उसका स्वरूप इस प्रकार का है-यदि तम ऐसा चाहते हो तो तुम्हें ऐसा करना होगा अर्थात् यदि तुम मुक्ति चाहते हो तो तुम्हें सम्यक चारित्र का पालन करना होगा। उसमें बाध्यता में भी स्वतन्त्रता निहित है। इसका कारण यह है कि भारतीय परम्परा में और विशेष रूप से जैन और बीद परम्पराओं में धर्म और नीति के बीच कोई विभाजक रेखा नहीं खींची गई और न उन्हें एक दूसरे से पृथक् माना गया है। पून: जैन दर्शन के अनुसार नैतिक एवं धार्मिक दायित्व या कर्तव्यता की इस बाध्यता का उद्गम आत्मा द्वारा कर्म सिद्धान्त की स्वीकृति में रहा हुआ है। यद्यपि कर्म सिद्धान्त एक वस्तुनिष्ठ नियम है, किन्तु, उसका नियामक-तत्त्व स्वयं आत्मा ही है। कर्म नियम पर आत्मा की यह नियामकता उसकी आचार की पवित्रता के साथ बढ़ती है।

जैन परम्परा में तीन प्रकार की आत्माएँ मानी गयी हैं—बहिरात्मा, अन्तरात्मा और परमात्मा। इसमें बहिरात्मा इन्द्रियमय आत्मा है और अन्तरात्मा विवेकमय आत्मा है। नैतिक और धार्मिक दोनों ही प्रकार के दायित्वों की कर्तव्यता का उद्भव विवेकमय आत्मा से होता है, जो इन्द्रियमय आत्मा को वैसा करने के लिए बाध्य करती है। जैन दर्शन और जे० एस० मिल इस सन्दर्भ में एकमत हैं कि सम्पूणं नैतिकता और धार्मिकता दायित्व की चेतना का आधार कर्तव्य के विधान से उत्पन्न विवेकमय अन्तरात्मा की तीन्न बेदना ही है। अन्तर केवल इतना ही है कि जहाँ मिल का बान्तरिक आदेश मात्र भावनामूलक है वहाँ जैन दर्शन का आन्तरिक आदेश भावना और विवेक के समन्वय में उद्भूत होता है। वह कहता है कि यदि, तुम्हें अमुक आदर्श को प्राप्त करना है तो अमुक प्रकार से आवरण करना हो होगा। सम्यक् चारित्र का विकास सम्यक्दर्शन (भावना) और सम्यक्ज्ञान (विवेक) के आधार पर होता है। सम्यक्दर्शन और सम्यक्ज्ञान नैतिक और धार्मिक कर्तव्यता के लिए एक आवन्ध प्रस्तुत करते हैं, परिणामतः आत्मा सम्यक् चारित्र (सदाचार) की दिशा में प्रवृत्त होता है।

चूँकि जैन दर्शन किसी ऐसे ईश्वर की सत्ता को स्वीकार नहीं करता है, जो "कर्म के नियम" का नियामक या अधिशास्ता है, अतः उसमें नैतिक और धार्मिक बाघ्यता बाह्य आदेश नहीं अपितु, कर्म नियम की द्रष्टा अन्तरात्मा का ही आदेश है। उसमें बाघ्यता तो है, किन्तु, यह बाघ्यता निरपेक्ष न होकर सापेक्ष है।

जैन दर्शन के अनुसार वस्तु स्वभाव को ही धर्म कहा जाता है और यदि वस्तु स्वभाव ही धर्म है, तो धार्मिक कर्तव्यों की बाध्यता का उद्भव बाहर से नहीं होकर अन्दर से ही होगा। जैन दर्शन में आत्मा का स्वभाव "समता" बताया गया है। अतः "समभाव की साधना" की कर्तव्यता का आधार बाहरी न होकर आन्तरिक है। इसी प्रकार प्राणीय प्रकृति का स्वामाविक गुण जिजीविषा है और अहिंसा की नैतिक कर्तव्यता इसी जिजीविषा के कारण हैं। कहा गया है—"सभी जीना चाहते हैं कोई मरना नहीं चाहता"। अतः प्राण-वध का निषेध किया गया है। इस प्रकार जैन धर्म में चाहे समभाव की साधना की कर्तव्यता का प्रश्न हो या अहिंसा के व्रत के पालन का प्रश्न हो, उनकी बाध्यता अन्तरात्मा से ही आती है वह किसी बाह्यतत्व पर आधारित नहीं है।

# जैन वर्म में नैतिक जीर घार्मिक कर्तव्यों की अभिसता

सामान्यतया कुछ पाश्चात्य दार्शनिकों ने धर्म और नीति के बीच एक विभाजक रेखा खींची है और इसी आधार पर वे नैतिक और धार्मिक कर्तव्यों में भी अन्तर करते हैं ! वे नैतिक कर्तव्यता को "करना चाहिए" के रूप में और धार्मिक कर्तव्यता को "करना होगा" के रूप में लेते हैं। किन्तु, सामान्य रूप से भारतीय दार्शनिक और विशेष रूप से जैन दार्शनिक शैतिक एवं धार्मिक कर्तव्यता को अभिन्न रूप से ही ग्रहण करते हैं। वे धर्म और नीति के बीच कोई सीमा रेखा नहीं खींचते हैं। भारत में धर्म शब्द का व्यवहार अधिकांश रूप में कर्तव्य एवं सप्तचार के अर्थ में ही हुआ है और इस प्रकार वह नीतिशास्त्र का प्रत्यय बन जाता है। भारत में नीतिशास्त्र के लिए धर्मशास्त्र शब्द का ही प्रयोग हुआ है। धर्म और नीति में यह विभाजन मुख्यतया मानवीय चेतना के भावात्मक और संकल्पात्मक पक्षों के आधार पर किया गया है। पाश्चात्य विचारक यह मानते हैं कि धर्म का आधार विश्वास या श्रद्धा है, जबिक गैतिकता का आधार संकल्प है । धर्म का सम्बन्ध हमारे भावनात्मक पक्ष से है, जबकि नैतिकता का सम्बन्ध हमारे संकल्पात्मक पक्ष से है। सेम्युअल एलेक्जेण्डर के शब्दों में धार्मिक होना इससे अधिक कर्तन्य नहीं है, जैसे कि भूखा होना कोई कर्तव्य है। जिस प्रकार भूख एक मात्र सांवेगिक अवस्था है, उसी प्रकार धर्म भी एक सांवेगिक अवस्था है। विलियम जेम्स का कहना है कि ''यदि हमें धर्म का कोई निश्चित अर्थ लेना है तो हमें उसे भावनाओं के अतिरेक और उत्साहपूर्ण आलिंगन के अर्थ में लेना नाहिए। जहाँ तथाकथिन नैतिकता केवल सिर झुका देती है और राह छोड़ देती है।" वस्तुनः भारत में धर्म और नैतिकता दो अलग-अलग तथ्य नहीं रहे हैं। मानवीय चेतना के भावनात्मक और मंकल्पात्मक पक्षों को चाहे एक दूसरे से पृथक् देखा जा सकता हो, किन्तु, उन्हें एक दूपरे से अलग नहीं किया जा सकता। भावना. विवेक और संकल्य, मानवीय चेतना के तीन पक्ष हैं। चूंकि मनुष्य एक समग्रता है, अतः ये तीनों पक्ष एक दूसरे के साथ मिले हुए हैं। इसीलिए मैथ्यू आरनॉल्ड को यह कहना पड़ा था कि भावना-युक्त नैतिकता ही धर्म है। पश्चिम में यह प्रश्न भी महत्त्वपूर्ण रूप से चित रहा है कि धार्मिक और नैतिक कर्तव्यों में कौन प्राथमिक है ? डेकार्ट, लॉक प्रभृति अनेक विचारक

नैतिक नियमों को ईश्वरीय आदेश से प्रतिफलित मानते हैं और इस वर्ध में वे धर्म को नैतिकता से प्राथमिक मानते हैं जबकि कॉण्ट, मार्टिन्य आदि नैतिकता पर धर्म को अधिष्ठित करते हैं। कॉण्ट के अनुसार धर्म, नैतिकता पर आधारित है और ईश्वर का अस्तित्व नैतिकता के अस्तित्व के कारण है। जहां तक भारतीय चिन्तन और विशेष रूप से जैन परम्परा का प्रवन है वे धर्म और नैतिकता को एक दूसरे से पृथक् नहीं करते हैं। आचारो प्रथमोधर्मः के रूप में नीति की प्रतिष्ठा धर्म के साथ जुड़ी हुई है। जैन दर्शन की भाषा में कहें तो दोनों अन्योन्याश्रित हैं। सम्यग्चारित्र का आधार सम्यग्दर्शन है और सम्यग्चारित्र के अभाव में सम्यग्दर्शन भी नहीं होता है। सदाचरण के बिना सम्यक् श्रद्धा और सम्यक् श्रद्धा के बिना सदाचरण सम्भव नहीं है। धर्म न तो नैतिकताविहीन है और न तो नैतिकता धर्मविहोन। बोडले के शब्दों मे यह असम्भव है कि एक व्यक्ति धार्मिक होते हुए अनैतिक आचरण करे । ऐसी स्थिति में या तो वह धर्म का ढोंग कर रहा है या उसका धर्म हो मिथ्या है। कुछ लोग धर्म और नैतिकता का अन्तर इस आधार पर करते हैं कि नैतिकता का क्षेत्र शुभाशुभ का क्षेत्र है। जहाँ तक शुभ और अशुभ का संघर्ष है वहाँ तक नैतिकता का क्षेत्र है। धर्म के क्षेत्र में शुभ और अशुभ का द्वन्द्व समाप्त हो जाता है। क्योंकि पार्मिक तभी हुआ जा सकता है, जबकि व्यक्ति अशुभ से पूर्णतया विरत हो जाये और जब अशुभ नहीं रहता तो शुभ भी नहीं रहता। जैन दार्शनिकों में आचार्य कृत्दकृत्द ने पूण्य (शुभ) और पाप (अशुभ) दोनों से ऊपर उठने का निर्दश दिया था। यद्यपि, हमे यह स्मरण रखना होगा कि अश्भ से निवर्तन के लिए प्रथम शभ की साधना आवस्यक है। धर्म का क्षेत्र पुण्य-पाप के आंतक्रमण का क्षेत्र है; अतः वह नैतिकता स ऊपर है, फिर भी हमें यह मानना हागा कि धार्मिक होने के लिए जिन कर्तव्यो का विधान किया गया है वे स्वरूपतः नीतिक ही है। जैन धर्म के पाँच वर्तो, बौद्ध धर्म के पचशीलों और योग दर्शन के पंचयमों का सीमा-क्षत्र नैतिकता का सीमा-क्षत्र ही है। भारतीय परम्परा में धार्मिक होने के लिए नैतिक होना आवश्यक है। इस प्रकार आचरण की दृष्टि से नीतक-कर्तव्यता प्राथमिक है और धार्मिक कर्तव्यता परवर्ती है। यद्यपि, नीतक और धार्मिक दोनों ही प्रकार के वर्तव्यों की बाध्यता का उद्भव कर्म के नियम से होता है. अतः इन कर्तव्यों की बाध्यता का उद्भव मूलतः धार्मिक ही है।

कछ पाश्चात्य विचारकों की यह मान्यता है कि बिना धार्मिक कर्तव्यों का पालन किये भी व्यक्ति सदाचारी हो सकता है। सदाचारी जीवन के लिए धार्मिकता अनिवार्य तत्त्व नहीं है। आज साम्यवादी देशों में इसो धर्मावहीन नैतिकता का पाठ पढ़ाया जाता है। यदि धर्म का अर्थ किसी वैयक्तिक ईश्वर के प्रति आस्था या पूजा के किया-काण्डों तक सीमित है, तब तो यह सम्भव है कि कोई व्यक्ति धार्मिक हुए बिना भी नैतिक हो सकता है। किन्तु, जब धार्मिकता का अर्थ ही सदा-चारिता हा तो फिर यह सम्भव नहीं है कि बिना सदाचारी हुए कोई व्यक्ति धार्मिक हो जाये। जैन दर्शन हमें धर्म की जो व्याख्या देता है वह न तो किसी वैयक्तिक ईश्वर के प्रति आस्था की बात कहता है और न धर्म की कुछ किया-काण्डों तक सीमित रखता है। उसने धर्म की परिभाषा करते हुए चार दृष्टिकोण प्रस्तुत किये है—

- (१) वस्तु का स्वभाव धर्म है;
- (२) क्षमा आदि सद्गुणों का आचरण धर्म है;

- (३) सम्यक् ज्ञान, दर्शन और चारित्र ही धर्म है; और
- (४) जीवों की रक्षा करना ही धर्म है।

यदि हम इन परिभाषाओं के सन्दर्भ को देखें तो यह स्पष्ट हो जाता है कि धार्मिक होना और नैतिक होना यह दो अलग-अलग तथ्य नहीं हैं। धर्म नैतिकता की आधारभूमि है और नैतिकता धर्म की बाह्य अभिव्यक्ति। धर्म नैतिकता की आत्मा है और नैतिकता धर्म का शरीर। अतः जैन विचारक धार्मिक और नैतिक कर्तव्यता के बीच कोई विभाजक रेखा नहीं खींचते हैं। उनके अनुसार आन्तरिक निष्ठापूर्वक सदाचार का पालन करना अर्थात् नैतिक दायित्वों या कर्तव्यों का पालन करना ही धार्मिक होना है।

### जैन धर्म में नैतिक और धार्मिक कर्तव्यता का व्यावहारिक पक्ष

जैन धर्म में हम नैतिक और धार्मिक कर्तव्यता में कोई विभाजक रेखा खीचना चाहें तो उसे सामाजिक कर्तव्यता और वैयक्तिक कर्तव्यता के अधार पर ही खीचा जा सकता है। हमारे कर्तव्य और वायत्व दो प्रकार के होते हैं, एक जो दूसरों के प्रति है, और दूसरे जो अपने प्रति है। जो दूसरों अर्थात् समाज के प्रति हमारे दायित्व हैं वे नैतिकता की परिसीमा में आते हैं—अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह के व्रतों का बाह्म या व्यवहार पक्ष है। उसका पालन नैतिक कर्तव्यता है, जबकि समभाव, द्रष्टाभाव या साक्षीभाव जिसे जैन पारिभाषिक शब्दावली में 'सामा-यिक' कहा गया है, की साधना धामिक कर्तव्यता है। जैन धर्म में आचार के और पूजा-उपासना की जो दूसरी प्रक्रियाएँ हैं उनका महत्त्व या मूल्य इसी बात में है कि समभाव जो हमारा सहज स्वभाव की उपलब्धि में किस सीमा तक सहायक है। यदि, हमें जैन धर्म में नैतिक और धार्मिक कर्तव्यता को अति संक्षेप में कहना हो तो उन्हें क्रमशः "अहिंसा" और 'समता" के रूप में कहा जा सकता है, उसमें अहिंसा सामाजिक या नैतिक कर्तव्यता की सूचक है और समता (सामायिक) धार्मिक कर्तव्यता की सूचक है।

निदेशक, पा० वि० शोध संस्थान वाराणसी--५

## अप्रकाशित प्राकृत शतकवय-एक परिचय

डॉ॰ प्रेम सुमन जैन

श्री ऐलक पन्नालाल सरस्वती भवन, उज्जैन के प्रन्थ भण्डार का जुलाई, १९८४ में अव-लोकन करते समय प्राकृत भाषा में रिचत शतकत्रय की एक पाण्डुलिपि प्राप्त हुई। यह पाण्डुलिपि वि० सं० १९८१ में आदिवन सुदी चतुर्थी, बुधवार को लिखी गयी है। इसमें रचनाकार और रचना-काल का उल्लेख नही है। यह एक संग्रह ग्रन्थ प्रतीत होता है। इसलिए इसमें लेखक या संग्रहकर्ता का नामोल्लेख नही है। प्राकृत साहित्य के इतिहास में भी ऐसे किसी लेखक का नाम नहीं मिलता, जिसने शतकत्रय की रचना की हो।

इस पाण्डुलिपि में कुल ३२ पन्ने अर्थात् ६४ पृष्ठ हैं। बड़े अक्षरों में दूर-दूर लिखावट है। एक पृष्ठ में प्राकृत की कुल ७ पंक्तियाँ हैं। लगभग ९ शब्द एक पंक्ति में हैं। पन्ने लगभग ११ इंच लम्बे एवं ८ इंच चौड़े है।

इस प्राकृत शतकत्रय में प्रथम इन्द्रियशतक, द्वितीय वैराग्यशतक एवं तृतीय आदिनायशतक का वर्णन है। शतकत्रय से भर्तृहरि के शतकत्रय का स्मरण होता है, जिसमें नीति, वैराग्य और प्रशंगार शतक सि-मिलत है। उनसे इस प्राकृत शतक का कोई सम्बन्ध नहीं है। केवल नाम-साम्य है। जैन आचार्यों में खरतरगच्छ में जिनभद्रसूरि के शिष्य देहड़सुपुत्र श्री घनदराज संघपाटी ने सं० १४९० में मंडपदुर्ग में एक शतकत्रय की रचना की थी। किन्तु यह शतकत्रय संस्कृत भाषा में है। इसमे भर्तृहरि के अनुसरण पर नीति, वैराग्य एवं श्रुंगार शतक की ही रचना की गयी है।

प्राकृत शतकत्रय की एक साथ कोई दूसरी पाण्डुलिपि की सूचना अभी तक प्राप्त नहीं है। अतः इसी उज्जैन भण्डार की पाण्डुलिपि के आधार पर इन तीनों शतकों का संक्षिप्त परिचय यहाँ प्रस्तुत किया जा रहा है।

#### १--इंद्रिय शतक

'इन्द्रिय रातक' नामक पाण्डुलिपियाँ कई जैन भण्डारों में उपलब्ध हैं। है निम्नांकित ग्रन्थ भण्डारों की प्रतियाँ प्राकृत भाषा की हो सकती हैं—

- १. वेलेणकर, एच० डी०; जिनरत्नकोश, पु० ३७०।
- २. (क) काव्यमाला के गुच्छ १३ नं॰ ६९ में निर्णयसागर प्रेस बम्बई से प्रकाशित ।
  - (क्ष) नाहटा अगरचन्द; 'जैन शतक साहित्य' नामक लेख गुरु गोपालदास वरीया स्मृति ग्रन्य, सागर, १९६७, पृ० २२४-५३८।
- ३. जिनरत्नकोश, पृ०४०।

- (१) भण्डारकर ओरियन्टल रिसर्चं इन्स्टीट्यूट, पूना, कलेक्शन नं० पांचवा (१८८४-८७) ग्रन्थ नं० ११७०।
- (२) लीबड़ी जैन ग्रन्थ भण्डार, पोथी नं० ५७८।
- (३) जैनानन्द ग्रन्थ भण्डार, गोपीपुरा, सूरत, पोथी नं० १६४८।

भीमसी मानेक, बम्बई द्वारा 'प्रकरणरत्नाकर' के भाग चार में एक 'इन्द्रिय पराजय शतक' प्रकाशित हुआ है। यह पुस्तक देखने को नहीं मिली। हो सकता है इसका और प्राकृत इंद्रियशतक का कोई सम्बन्ध हो। रचनाकार के नाम का उल्लेख कहीं नही है। इन्द्रियपराजय शतक पर सं० १६६४ में गुणविनय ने एक टीका भी लिखी है।'

प्राकृत इन्द्रियशतक का प्रारम्भ इस प्रकार होता है-

### मादि अंश

ऊँ नमः सिद्धेम्यः ॥
सो च व पूरो सो चेव पंडियो तं पसंसिमो निच्चं ।
इदिय चोरेहि सया न लुहियं जस्स चरणघणं ॥ १ ॥
इंदिय चवला तुरगो दुग्गइ मग्गाणुधाविणो णिच्चं ।
भाविय भवस्स रूवो ठंभइ जिणवयणरिस्सीहि ॥ २ ॥
इंदिय घुत्ताणमहो तिलंतुसमित्तंपि दिसु मा पसरो ।
जइ दिण्णो तो नोउं जत्थ खणो वरिस कोड समो ॥ ३ ॥

#### अंतिम अंडा

दुकरामे एहि कयं जेहि समत्येहि जुवणच्छहि।
भगगाइदियसण्णं धिइपायारं वि लग्गेहि॥ ९९॥
ते घण्णा ताणं णमो दासोऽहं ताण संजमधाराणं।
अह अहच्छि पिरोओ जाण ण हियए खुडकति॥ १००॥
किं बहुणा जइ वच्छिस जीव तुमं सासयं सुहं अरूअ।
ता पिअसु विसर्हविमुहो संवेगरसायणं णिच्चं॥ १०१॥

॥ इति श्रीइंद्रियशतक समाप्तं ॥

इस इंद्रिय शतक में कुल १०१ प्राकृत गायाएँ हैं। इन गायाओं के ऊपर पुरानी हिन्दों में टिप्पण भी लिखे हुए है। इनमें से कुछ उदाहरण यहाँ द्रष्टव्य हैं—

#### गाषा--- १

सोइ सूरमा पुरुष सोइ पुरुष पंडित ते हुनइ प्रसंस्यज्यो नित्यं। जेह इंदियरूपिया चोर सदा तेहने नथी लूटाव्या चरितरूप धनु॥

रै. वही, पृ॰ ४०, कान्तिविजय जी का निजी संग्रह, बड़ौदा।

#### गाचा--२

इंदीरूप चवल तुरंगम दुर्गेति मार्गे नइ घावत उथह सदा। स्वभाविउ संसारस्वरूप रुंघह श्रीबीतरागना वचन मारगवोरीह।।

#### गाया--- है

इंदिय घूरत नइ अहो उत्तम तिलवाकू कसमात्र देसिमा। पसरवा जउ दीयच तच लीघउ जहाँ एक क्षण वरसनी कोडि सरीखो दुखमय॥

इस इन्द्रियविजयशतक में कामभोगों के दुष्परिणामों का वर्णन किया गया है। प्रसंगवध नारी को दुःखों की खान कहा गया है। जीवों को इतना मूढ़ और अज्ञानी कहा गया है कि वे विषय-मोगों के जाल में जानते हुए भी फँम जाते हैं। क्योंकि उन्हें अपने स्वरूप का पता नहीं है। जो स्वामिमानी व्यक्ति मृत्यु के आने पर भी कभी दीन वचन नहीं बोलते हैं, वे भी नारी के प्रेमजाल में फँसकर उसकी चाटुकारिता करते हैं। यथा—

> मरणे वि दीणवचणं माणघरा जे णरा ण जंपंति । ते वि ह कूणंति लल्लिं बालाणं-नेह-गहिल्ला ॥ ६८ ॥

इतिहास का एक उदाहरण देते हुए किंव कहता है कि यादवर्वश के पुत्र, महान् आत्मा, जिनेन्द्र नेमिनाथ के भाई, महाव्रतधारी, चरमशरीरी रथनेमि भी राजमित से विषयों की आकांक्षा करने लगते हैं। जब उस जैसा मेश्पर्वंत सदश निश्चल यित भी कामरूपी पवन से चंचल हो उठा तब पके हुए पत्तों की तरह सामान्य अन्य जीवों की गित क्या कही जाय—

जउनंदणो महप्पा जिणभाय वयघरो चरमदेहो।
रहणेमि रायमई, रायमई कासिही विसया।। ७०॥
मयणपवणेण जइं तारिसो वि सुरसेलिनच्चला चिलया।
ता पक्कपत्तसत्ता णहय सत्ताण का बता।। ७१॥

इसीलिए विषय-कामभोगों से मन को विरक्त कर जिनभाव में अभ्यास करना चाहिये। ऐसे संयमधारी योगियों का दास बनना भी श्रेयस्कर है।

### २-वैराग्य शतक

नीति और अध्यात्म विषयक प्राकृत रचनाओं में वैराग्य शतक नामक रचना बहुत प्रचलित रही है। यद्यपि इसका कर्ता अभी तक अज्ञात है। इसका दूसरा नाम 'भव-वैराग्यशतक' मी प्राप्त होता है। यह रचना संस्कृतवृति एवं गुजराती अनुवाद सहित ३-४ बार प्रकाशित हो चुकी है।

१ (क) कचरभाई गोपालदास, अहमदाबाद, सन् १८९५।

<sup>(</sup>स) होरालाल हंसराज जामनगर, १९५४।

<sup>(</sup>ग) देवचन्द लालभाई जैन पुस्तकोद्वार ग्रन्थमाला, १९४१।

<sup>(</sup>च) स्यादाद संस्कृत पाठशाला, खंभात, १९४८।

फिर भी इसके प्रामाणिक संस्करण प्रकाशित करने की आवश्यकता है। उसके लिये विभिन्न पाण्डुलिपियों का मिलान करना होगा। उज्जैन के सरस्वती भवन से प्राप्त पाण्डुलिपि के नमूने के रूप में इम रचना के आदि एवं अन्त की कुछ गाथाएँ यहाँ प्रस्तुत हैं।

### वादि वंश

संसारीम असारे नित्थ सुहं वाहि वेयणा पवरे। जाणंतो इह जीवो ण कुणई जिण देसियं धम्मं॥१॥ अज्जं कल्लं पुरपुण्णं जीवा चितंति अत्थि संपत्ते। अंजलि-गहियम्मि तोयं गलंतिमाउं ण पिच्छंति॥२॥ जं कल्लेण कयव्वं तं अज्जं चिय करेह तुरमाणं। बहु-विग्धोहमृहुत्तो मा अवरण्हं प्यडिवस्नेहिं॥३॥

#### संतिम अंश

चउगइणंत दुहाणल पिलत्त भवकाणणे महाभीमे ।
सेवसु रे जीव ! तुमं जिणवयणं अमियकुंडसम्मं ॥ १०४ ॥
विसमे भवमरूदेसे अणंतदुह् गिम्हताव संतत्ते ।
जिणधम्मं कप्परूक्कं सरिस तुमं जीव सिवसुहयं ॥ १०५ ॥
कि बहुणा तहधम्मो जडअव्य जह भवोदिहं घोरं ।
लहु तरिउमणंत सुहं लहद जियउ सासयं ठाण ॥ १०६ ॥
इति वेराग्यशतकं सम्पूर्णम् ॥ द्वितीयम् ॥

इस वैराग्यशतक में संसार से वैराग्य उत्पन्न करने के लिये शरीर, यौवन और घन की अस्थिरता का वर्णन किया गया है। संमार की क्षणमंगुरता के दृश्य उपस्थित किये गये हैं। संसार के सभी सुखों को कमलपत्त पर पड़ी हुई जल की बूँद की तरह चंचल कहा गया है। इस शतक में काव्यात्मक बिम्बों का अधिक प्रयोग किया गया है। व्यक्ति के अक्लेप्ट्रेपन का चित्रण करते हुए कहा गया है कि माता-पिता, भाई आदि परिवार के लोग मृत्यु से प्राणी को उसी प्रकार नहीं बचा सकते हैं जिस प्रकार सिंह के द्वारा पकड़ लिये जाने पर मृग को कोई नहीं बचा सकता। यथा—

जहेह सीहो व मियं गहाय मच्चू नरं णेइ हु अंतकाले। ण तस्स माया व पिया न भाया कालीम तीम सहरा भवंति॥

इसलिये चिन्तामणि के समान धर्मरत्न को प्राप्त कर संसारबन्धन से छूटने का प्रयत्न करना चाहिये।

# वादिनाथ शतक

'आदिनाथ देशनाशतक' नामक प्राकृत रचना का उल्लेख मिलता है । किन्तु आदिनाथ-शतक नामक िसी अन्य रचना अथवा पाण्डुलिपि की जानकारी नहीं है। उज्जैन के ग्रन्थ मण्डार से

१. शास्त्री नेमिचन्द्र; प्राकृत भाषा एवं साहित्य का आलोचनात्मक इतिहास, पृ॰ ३८७।

२. जैन ग्रन्थाविल, पु० २०८।

प्राप्त प्राक्तत का यह आदिनायशतक नया हो सकता है। इस आदिनायशतक की प्राकृत गायाओं के ऊपर हिन्दी टिप्पण भी नहीं दिये गये हैं। इसका नाम आदिनावशतक क्यों दिवा गया है, यह पाण्डलिपि को पढ़ने से जात नहीं होता । क्योंकि इसमें आदिनाथ के जीवन की कोई घटना नहीं है । जैन घर्म का प्रवर्तक होने के नाते आदिनाय का नाम शायद इसलिये दिया गया है कि इस शतक में जो कहा गया है वह भी जैन-धर्म का मूल उपदेश ही है।

इस शतक में मनुष्य जन्म की दूर्लंभता, कर्मों की प्रबस्ता एवं संसार की विचित्रता का वर्णन है। अशरण भावना को जानकर शीघ्र धर्म करने की बात इसमें कही गयी है-

> मरंति इंदा-बलदेव-वासुदेव-चक्कहरा। करेहि धम्मु तुरियं॥२१॥ एअं नाऊणं ता

मनुष्य जन्म प्राप्त कर लेने पर भी धर्मबोधि का लाभ सभी को नहीं हो पाता है। कवि कहता है कि ७२ कलाओं में निपूण व्यक्ति भी स्वर्ण और रत्न को तो कसौटी में कसकर पहचान लेगा, किन्तु धर्म को कसौटी में कसने में वह व्यक्ति भी चुक जाता है। यथा-

> वावत्तरिकला कुसला कसणाए कणयरयणाए। चुक्कंति धम्मकसणा तेसि वि धम्मुलिदुन्नेउ ॥ ७७ ॥

कवि की मान्यता है कि धर्म से ही व्यक्ति, ९ निधियों का स्वामी, १४ रत्नों का अधिपति एवं भारत के छह खण्डों का स्वामी चक्रवर्ती राजा होता है। सामान्य उपलब्धियों का कहना ही क्या ? इस ग्रन्थ की कुछ गाथाओं के परिचय के लिये आदि एवं अन्त की गाथाएँ यहाँ दी जा रही हैं।

# अथ श्री आदिनाथ जो शतकमारंभः

वादि अंश

संसारे नित्य सहं जम्म-जरामरणरोग-सोगेहि । तह बिहु मिच्छंघ जीवा ण कुणंति जिणंदवरधम्मं ॥ १ ॥ माइं जाल सरिसं विज्जाचमक्कारसच्छहं सव्वं। खण-दिट्टं खणणट्रं कापडिवच्छो ॥ २॥ को कस्स इच्छ सयणे को व परो भवसमुद्द-भवणिम्म। मच्छुब्व भमंति जीक्षा मिलंति पूर्ण जंपि दूरं॥३॥

अंतिम अंश

आरोगरूव-धण-सयण-संपया दीहमाउसोहग्ग । होइ विष्णेण धम्मेणं॥८३॥ सरगापवरगगमं णं जत्य न जरा ण मच्चू वाहि ण न च सव्बदुक्खाई। सय सुक्खंमि वि जीवो वसइ तिहु सव्व-कालंमि ।। ८४ ॥ तुंबलग्गाणो भर्मति संसार-कंतारे सम्मतजीवा। णरय तिरिक्षा नहींत कयावि सुहमाणुसदेवेहि उपाज्जिता सिवं जीति ॥ ८५ ॥

॥ इति शतक त्रिकं ॥

इति श्री आदिनाथ स्वामी शतक सम्पूर्णम् । शुभमिति आश्वन शुक्क चतुर्थी बुधवासरेष्

इस तरह अज्ञात कवि द्वारा प्राकृत में रिचत यह शतकत्रय नीति, धर्म, एवं वैराग्य विषय की एक महत्वपूर्ण रचना है। विभिन्न पाण्डुलिपियों के अध्ययन से इसका प्रामाणिक संस्करण तैयार करने की जरूरत है। हिन्दी अनुवाद के साथ यदि यह प्रकाशित किया जाय तो स्वाध्याय के लिये यह उपयोगी ग्रन्थ होगा। भर्तृहरि के शतकत्रय की भौति विद्वत्-जगत् इस प्राकृत शतकत्रय से भी परिचित हो सकेंगे।

> अध्यक्ष, जैन विद्या एवं प्राकृत विभाग, सुखाड़िया विश्वविद्यालय, उदयपुर । —-२१, सुन्दरवास

> > उदयपुर (राज०)

रे. इस शतकत्रय की पाण्डुलिपि की प्राप्ति हेतु पं० दयाचन्द्र जी शास्त्री, व्यवस्थापक, ऐ० पन्नालाल सरस्वती भवन, उज्जैन के प्रति आभार।

<sup>\*</sup> इस लेख में उल्लिखित इन्द्रिय (पराजय) शतक और नैराग्यशतक प्रकाशित है और उनकी आदि अन्त की गायाएँ समान हैं।—सम्पादक

# पाण्डव पुराण में राजनैतिक स्थिति

कु० रोता विक्लोई

"पाण्डव पुराण" आचार्य सुभचन्द्र भट्टारक द्वारा वि० सं० १६०८ में रिचत जैन पुराण है। इस ग्रन्थ में कौरव-पाण्डवों की कथा का वर्णन जैन मान्यता के अनुसार किया गया है। जैन साहित्य में यह पुराण "जैन-महाभारत" के नाम से प्रसिद्ध है। यद्यपि आचार्य सुभचन्द्र ने महाभारत की कथा को लेकर ही इस पुराण की रचना की है तथापि इसमें वैदिक महाभारत की कथा से पद-पद पर मेद दृष्टिगोचर होता है। महाभारत कथाविषयक ग्रन्थ होने के कारण इस पुराण में स्थान-स्थान पर राजनीति सम्बन्धी बातें स्पष्ट दिखलाई पड़ती हैं। पाण्डव पुराण में हमें राज-तन्त्रात्मक शासन प्रणाली के दर्शन होते हैं। पाण्डव पुराण में राजनीति सम्बन्धी जिन बातों की जानकारी मिलती है वे संक्षेप में इस प्रकार हैं—

#### राज्य

पाण्डव पुराण के अध्ययन से राज्य की उत्पत्ति के जिस सिद्धान्त को सर्वाधिक बल मिलता है वह है सामाजिक समझौता सिद्धान्त । इस सिद्धान्त के अनुसार राज्य देवीय न होकर एक मान-वीय संस्था है जिसका निर्माण प्राकृतिक अवस्था में रहने वाले व्यक्तियों द्वारा पारस्परिक समझौते के आधार पर किया गया है। इस सिद्धान्त के प्रतिपादक अत्यन्त प्राचीन काल से एक प्राकृतिक अवस्था के अस्तित्व को स्वीकार करते हैं, जिसके अन्तर्गत जीवन को व्यवस्थित रखने के लिये राजा या राज्य जैसी कोई व्यवस्था नही थी। इस प्राकृतिक व्यवस्था के विषय में पर्याप्त मतमेद है। कुछ इसे पूर्व-सामाजिक तो कुछ पूर्व-राजनैतिक अवस्था मानकर अपना जीवन व्यतीत करते हैं। प्राकृतिक अवस्था के स्ववस्था के अन्तर्गत व्यक्ति अवस्था के सम्बन्ध में मतमेद होते हुये भी यह सभी मानते हैं कि किसी न किसी कारण मनुष्य प्राकृतिक अवस्था को त्यागने को विवध हुये और समझौते द्वारा राजनैतिक समाज की स्थापना की । पाण्डव पुराण के अनुसार इस अवस्था को त्यागने का कारण समयानुसार साधनों की कमी तथा प्रकृति में परिवर्तन होना था। इन्हीं सक्कूटों को दूर करने के लिये समय-समय पर विशेष व्यक्तियों का जन्म हुआ। इन व्यक्तियों को 'कुलकर' कहा गया है'। इन्होंने हा, मा और धिक्कार ऐसे शब्दों का दण्ड रूप में प्रयोग करके लोगों की आपत्ति दूर की। राज्य की उत्पत्ति का मूल कुलकरों और इनके कार्या को ही कहा जा सकता है।

#### राजा

राज्य में राजा का महत्त्व सर्वोपरि है। राजा के अभाव में राज्य की कस्पना नहीं की जा

१. राजनीति विज्ञान के सिद्धान्त ( पुखराज जैन ) पृ० १००-१०१।

२. पाण्डव पुराण, २।१३९-१४२।

३. पाण्डव पुराण, २।१०७।

सकती है। मनु के अनुसार बिना राजा के इस लोक में भय से चारों ओर चल-विचल हो जाता है इस कारण सबकी रक्षा के लिए ईश्वर ने राजा को उत्पन्न किया । कामन्दक के अनुसार जगत् की उत्पत्ति एवं वृद्धि का एकमात्र कारण राजा हो होता है। राजा प्रजा के नेत्रों को उसी प्रकार आनन्द देता है जिस प्रकार चन्द्रमा समुद्र को आह्लादित करता है । महाभारत में राजा को समाज का रक्षक बतलाते हुए कहा गया है कि प्रजा के धर्माचरण का मूल एकमात्र राजा होता है। राजा के डर से ही मनुष्य-समाज में शान्ति बनी रहती है। राजा के अभाव में कोई वस्तु निरापद नहीं रह पाती। कृषि, वाणिज्य आदि राजा की सुव्यवस्था पर ही निर्भार होते हैं। राजा समाज का सञ्चालक होता है उसके अभाव में मनुष्य का जीवन दु:साध्य हो जाता है । पाण्डव पुराण में राजा के महत्त्व को बतलाते हुये कहा गया है कि जैसा राजा होता है वैसी ही प्रजा होती है। यदि राजा धर्माचरण करने वाला होता है तो प्रजा भी धर्म में स्थिर रहती है और यदि राजा पापी होता है तो प्रजा भी पापी हो जाती है कोर यदि राजा समानवृत्ति का होता है तो प्रजा भी वैसी ही हो जाती है । इससे स्पष्ट है कि राजा के आचार-विचार तथा गुण-दोषों का प्रजा पर सीधा प्रभाव पड़ता है।

जैन आगमों में सापेक्ष और निरपेक्ष दो प्रकार के राजाओं का उल्लेख हुआ है। सापेक्ष राजा अपने जीवन काल में ही पुत्र को राज्यभार सौंप देते थे जिससे गृह-युद्ध की सम्भावना न रहे। निरपेक्ष राजा अपने जीते जी राज्य का उत्तराधिकारी किसी को नहीं बनाते थे। पाण्डव पुराण में प्रथम प्रकार के साक्षेप राजाओं की स्थित दृष्टिगोचर होती है—आदिप्रभु द्वारा बाहुबली कुमारों को पोदनपुर का राज्य तथा अन्य निन्यानवे पुत्रों को भिन्न-भिन्न देश का राज्य देना", राजा सोमप्रम द्वारा अपने पुत्रों में समस्त राज्य विभक्त करना आदि।

पाण्डव पुराण में राजा के निर्वाचन का आधार प्रमुख रूप से पितृ या वंशानुक्रम ही है।

### राज्य व्यवस्था

राज्यशास्त्रों में राज्य को सप्ताङ्ग माना गया है। महाभारत के अनुसार सप्तात्मक राज्य की रक्षा यत्नपूर्वक की जानो चाहिये । कौटिल्य अर्थशास्त्र के अनुसार स्वामो, अमात्य, जनपद, दुर्ग, कोष, दण्ड और मित्र ये सात राज्य के अङ्ग होते हैं , जिन्हें प्रकृति कहा जाता है, इनके अभाव में राज्य की कल्पना नहीं की जा सकती। इनमें सभी का स्थान महत्त्वपूर्ण है। महाभारत में सभी का महत्त्व समान बताया गया है ।

१. मनुस्मृति, ७।३।

२. कामन्दक नीतिसार, १।९।

३. महाभारत शान्तिपर्व ६८ अध्याय ।

४. पाण्डव पुराण, १७।२६० ।

५. पाण्डब पुराण, २।२२५।

६. पाण्डव पुराण, ३।४।

७. महाभारत शान्तिपर्व, ६९।६४-६५ ।

८. कौटिस्य अर्थशास्त्र, ६।१।१।

९. महाभारत शान्तिपर्व, ६१।४०।

राज्य के जिन सात अङ्गों की बात मनु', कामन्दक', और कौटिल्य' आदि ने की है वे सभी पाण्डव पूराण में पाये जाते हैं। इनमें स्वामी अथवा राजा सर्वप्रमुख हैं।

#### वमास्य

भारतीय मनीषियों ने मन्त्रियों को बहुत महत्त्व दिया है। मन्त्रियों के सत्परामर्श पर ही राज्य का विकास, उन्नति एवं स्थायित्व निर्भर है । कौटिल्य ने अमात्य का महत्त्व बताते हुये लिखा है कि जिस प्रकार रथ एक पहिये से नहीं चल सकता उसी प्रकार राज्य को सुचार रूप में चलाने के लिये राजा को भी सचिवरूपी दूसरे चक्र की आवश्यकता होती है । शक्रनीति में कहा गया है कि राजा चाहे समस्त विद्याओं में कितना ही दक्ष क्यों न हो ? फिर भी उसे मन्त्रियों के सलाह के बिना किसी भो विषय पर विचार नहीं करना चाहिये । इसी प्रकार मनुस्मृति , याझवल्क्यस्मृति । रामायण , महाभारत आदि ग्रन्थों में अमात्य पद का महत्त्व वर्णित है। पाण्डव पूराण में अमात्य को महत्त्वपूर्ण स्थान प्राप्त है। अमात्य राजा को नीतिपूर्ण सलाह देते थे इसलिये इन्हें "युक्ति-विशारद''। कहा गया है। मन्त्री प्रायः राजा को प्रत्येक कार्य में सलाह देते थे। राजा अकस्पन ने पुत्री सुलोचना के लिये योग्य वर की खोज के लिये मन्त्रियों से सलाह की तथा सिद्धार्थ आदि सभी मन्त्रियों की सलाह से स्वयंवर-विधि का आयोजन किया। े देशी प्रकार राजा द्वपद ने े देशा राजा ज्वलनवटी ने पे अपनी-अपनी पुत्री के विवाह सम्बन्ध में मन्त्रियों से सलाह ली। मन्त्रीगण अनेक युक्तियों से राजा की रक्षा भी करते थे। किसी विद्वान का अमोघजिह्वा नामक आदेश देने पर कि आज से सातवें दिन पोदनपुराधीश के मस्तक पर ब्रजपात होगा, चिन्तातुर राजा ने सभी मन्त्रियों से विचार-विमशं किया तथा युक्ति-निपुण सब मिन्त्रयों ने सलाह करके राजा के पूतले की सिंहासन पर स्थापित करके राजा की रक्षा की थी १४।

युद्ध-क्षेत्र मं भी मन्त्री राजा के साथ होते थे। जरासन्ध के सेनापित "हिरण्यनाभ" के

- १. मनुस्मृति, ९।२९४।
- २. नीतिसार, ४.१२।
- ३. अर्थशास्त्र, ६.१.१।
- ४. अर्थशास्त्र, १।७।१५।
- ५. शुक्रनीति, २.२।
- ६. मनुस्मृति, ७.५४।
- ७. याज्ञवल्क्य स्मृति, १.३१०।
- ८. रामायण अयोध्याकाण्ड, १९७.१८।
- ९. महामारत सभापवं, ५.२८।
- १०. पाण्डव पुराण, ४।१३१।
- ११. पाण्डव पुराण, ३।३२-४०।
- १२. पाण्डव पुराण, १५।५०-५१।
- १६. पाण्डव पुराण, ४।१३।
- १४. पाण्डव पुराण, ४।१३१-१३३ ।

युद्ध में मारे जाने पर मन्त्रियों की सलाह से जरासन्य राजा, मेचक राजा को सेनापति नियुक्तं करता है ।

# **युरोहित**

राष्ट्र की रक्षा के लिये पुरोहित को नियुक्त करना भी आवश्यक माना गया है। कौटिल्य के अनुसार पुरोहित को शास्त्र-प्रतिपादित विद्याओं से युक्त, उन्नतशील षडङ्गवेत्ता, ज्योतिषशास्त्र, शकुनशास्त्र तथा दण्डनीतिशास्त्र में अत्यन्त निपुण और देवी तथा मानुषी आपत्तियों के प्रतिकार में समर्थ होना चाहिये । याज्ञवल्क्यस्मृति के अनुसार पुरोहित को ज्योतिषशास्त्र का ज्ञाता, सब शास्त्रों में समृद्ध, अर्थशास्त्र में कुशल तथा शान्ति कर्म में निपुण होना चाहिये । मनु के अनुसार भी पुरोहित को गृह्य कर्म तथा शान्त्यादि में निपुण होना चाहिये ।

संक्षेप में कहा जा सकता है कि राष्ट्र में धर्म-प्रतिनिधि पुरोहित था। इस पद का महत्त्व वैदिक युग से ही रहा है। पुरोहित का अर्थ है – आगे स्थापित (पुर एवं दर्धात ) ।

पाण्डव पुराण में पुरोहित को 'पुरोध:' कहा गया है। वैसे तो पुरोहित धार्मिक सत्कार्य करने के लिये नियुक्त होते थे लेकिन राजा दुर्योधन के यहां एक ऐसे पुरोहित का उल्लेख भी आया है जो धन के लालच में आकर पाण्डवों के निवास लाक्षागृह को जलाने को तेयार हो जाता है ।

राजा युधिष्ठिर का धर्मोपदेश करने वाले पुरोहित के रूप में राजा विराट के यहाँ एक वर्ष तक (गुप्त रूप से ) रहने का वर्णन भी आया है ।

# सेनापति

राज्य के सप्ताङ्कों में सेनापित का स्थान भी कम महत्त्वपूर्ण नहीं है। सेना की सफलता योग्य सेनापित के अधीन होती है। युद्ध भूमि में वह सम्पूर्ण सेना का सञ्चालन करता है। अथंशास्त्र के अनुसार सेनापित को सेना के चारों अङ्कों के प्रत्येक कार्य को जानना चाहिये। प्रत्येक प्रकार के युद्ध में सभी प्रकार के शस्त्र-शास्त्र के सञ्चालन का परिज्ञान भी उसे होना चाहिये। हाथी-घोड़े पर चढ़ने और रथ सञ्चालन करने में अत्यन्त प्रवीण होना चाहिये। चतुरङ्की सेना के प्रत्येक कार्य का उसे परिज्ञान होना चाहिये। युद्ध में उसका कार्य अपनी सेना पर पूर्ण नियन्त्रण रखने के साथ ही साथ शत्रु की सेना को नियन्त्रित करना है । महाभारत में सेनापित में अनेक गुणों का होना आवश्यक

१. पाण्डव पुराण, १९१६ ।

२. कौटिल्य अर्थशास्त्र, अधिकार, प्रकरण ४ अध्याय ४, पृ० २४।

३. याज्ञवल्बयस्मृति, १.३.१३।

४. मनुस्मृति, ७।७८।

५. यास्क निरुक्त २.१२।

६. पाण्डव पुराण, १२।१३२-१३८।

७. पाण्डव पुराण, १७१२४४।

८. अर्थशास्त्र अधिकार २, प्रकरण ४९-५० अध्याय ३३, पृ० २३७।

माना गया है । च्कनिति में भी सेनापित के आवस्यक गुणों का वर्णन किया गया है। पान्छव पुराण में सेनापित के मस्तक पर पट्ट बांघने का उल्लेख आया है। चक्कवर्ती जरासन्थ के द्वारा मधुराजा के मस्तक पर चर्मपट्ट बांघने , दुर्योघन द्वारा अश्वस्थामा के मस्तक पर सेनापित पट्ट बांघने तथा किसी समय भरत चक्कवर्ती द्वारा जयकुमार के मस्तक पर वीरपट्ट बांघकर सेनापित पद दिये जाने का वर्णन मिलता है। इससे स्पष्ट है कि सेनापित के पद पर अस्यिवक वीर, साहसी, गुणी एवं योग्य व्यक्ति नियुक्त किया जाता था।

दुस

दूत राज्य का अभिक्ष अङ्ग है। प्राचीन समय से ही राजनीति में उसने महत्त्वपूर्ण भूमिका निमाई है। महाभारत , मनुस्मृति तथा हितोपदेश में दूतों के गुणों का विशव वर्णन है। कीटिल्य ने दूत को राजा का गुप्त सलाहकार माना है। दूत प्रकाश में कार्य करता है जबिक गुप्तचर छिप कर। दूत शब्द का अर्थ है—सन्देशवाहक, जिससे स्पष्ट है कि किसी विशेष कार्य के सम्पादनार्थ ही दूत भेजे जाते थे। पाण्डव पुराण में दूत व्यवस्था का उल्लेख अधिक मिलता है। राजा अन्धकवृष्टि हारा पाण्ड व कुन्ती के विवाहार्थ व्यास राजा के पास दूत मेजने , द्रपद राजा का द्रौपदी स्वयंवर के लिये निमन्त्रण पित्रकार्य देकर दूतों को मेजने , चक्रवर्ती का यादवों के पास दूत मेजने , केशव का कर्ण के पास दूत मेजने , बाद अनेक उदाहरण पाण्डव पुराण में मिलते हैं।

गुप्तचर

गुप्तचर राजा की आँखें हैं, इन्ही के द्वारा वह राज्य की गतिविधियों को देखता रहता है। प्राचीन समय से ही गुप्तचरों का महत्त्वपूर्ण स्थान है। कौटिल्य ने कार्यभेद से गुप्तचरों के नौ विभाग किये हैं—कापाटिक, उदास्थित, गृहपितक, वैदेहक, तापस, स्त्री, तीक्ष्ण, रसद एवं भिक्षु रे। मनुस्मृति रे याज्ञवल्क्यस्मृति रे, एवं महाभारत में मी इनका महत्त्व प्रतिपादित है। पाण्डव

```
१. महाभारत उद्योग पर्व १५।१९-२५।
```

२. शुक्रनीति, २.४२२।

३. पाण्डव पुराण, २०।३०४।

४. पाण्डव पुराण, २०१३०६ ।

५. पाण्डव पुराण, ३।५९।

६. महामारत, उद्योगपर्व, ३७।२७।

७. मनुस्मृति, ७।६३-६४।

८. हितोपदेश विग्रह, १९ ।

९. पाण्डव पुराण, ८।१७।

१०. पाण्डव पुराण, १५।५३।

११. पाण्डव पुराण, १९।३९।

१२. पाण्डव पुराण, १९१६१।

१३. अर्बशास्त्र, १।१०।

१४. मनुस्मृति, ७।६६।

१'५. याज्ञवल्यस्मृति, १।३२७।

१६. महामारत ६।३६।७।१३।

पुराण में जरासन्ध का द्वारिका में रह रहे पाण्डवों का गुप्त पुरुषों द्वारा खोज कराने का उल्लेख मिलता है ।

राष्ट्र-रक्षा

# बुर्ग, प्राकार एवं परिला

शत्रुओं के आक्रमण से नगर एवं राजा की रक्षा के लिये प्राकार एवं दुर्ग का निर्माण किया जाता था। नगर की सुरक्षा की दृष्टि से उसके चारों ओर एक ऊँची सुदृढ़ दीवार बनायी जाती थी जिसे प्राकार कहा जाता था। पाण्डव पुराण में अत्यधिक ऊँचे प्राकार बनाने का उल्लेख आया है। हस्तिनापुर नगर के प्राकार के शिखरों पर ताराओं का समूह जड़े हुए मोतियों के समान सुशोभित हो रहा थां। इस वर्णन से ही इस प्राकार की ऊँचाई का अनुमान लगाया जा सकता है। नगर की सुरक्षा के लिये उसके चारों ओर परिखा या खाई खोदी जाती थी। हस्तिनापुर नगर की खाई शेषनाग के द्वारा छोड़ी हुई विष पूर्ण, मिणयुक्त और भय दिखाने वाली मानों काञ्चल ही प्रतीत होती थीं। एक अन्य स्थान पर चम्पापुरी नगर की खाई की तुलना पाताल की गहराई से की गयी हैं। एक अन्य स्थान पर चम्पापुरी नगर की खाई की तुलना पाताल की गहराई से की गयी हैं। चत्रु के आक्रमण के समय नगर-द्वार को बन्द करने का वर्णन भी आया हैं। पाण्डव पुराण में दुर्ग का उल्लेख कहीं नहीं आया है। पत्रु कि अनुसार दुर्ग बनाने के लिये ऐसी भूमि ढूँढो जाती थी, जिसमें परिखा बन सकें। क्योंकि पाण्डव पुराण में परिखा का वर्णन मिलता है इससे स्पष्ट है कि दुर्ग भी अवश्य होते होंगे। उनका वर्णन महीं किया गया है।

सेना

किसी भी राज्य का आधार कोष एवं सेना माने गये हैं। राजा की शक्ति सैन्य बल पर ही प्रभावशाली बन पाती है। प्राचीन काल से ही राजशास्त्र-प्रणेताओं ने बल का महत्त्व स्वीकार किया है। कीटिल्य के अनुसार राजा को दो प्रकार के कोयों से भय रहता है पहला — आन्तरिक कोप. जो अमात्यों के कोप से उत्पन्न होता है, दूसरा बाह्य कोप, जो राजाओं के आक्रमण का है। इन दोनों कोपों से रक्षा सैन्य बल से ही हो सकती है। पाण्डव पुराण में चतुरिङ्गणी सेना (बल) का उल्लेख अनेक स्थानों पर है। चतुरिङ्गबल के अन्तर्गत हिंक के सा पर्वत पर चतुरिङ्ग सेना तथा पादाति सेना आती है। राजा श्रेणिक महावीर प्रभु के दर्शनार्थ वैभार पर्वत पर चतुरिङ्ग सेना के साथ पहुँचते हैं । इसी प्रकार राजा पाण्डु वन कीडा के लिये चतुरिङ्ग सेना के साथ वन के लिये प्रस्थान करते हैं । युद्ध क्षेत्र में तो शत्रु राजाओं से युद्ध करते समय चतुरिङ्गणी सेना का

१. पाण्डव पुराण, १९।२६।

२ पाण्डव पुराण, २।१८५ ।

३. पाण्डव पुराण, २।१८६ ।

४. पाण्डव पुराण, ७१२७० ।

५ पाण्डव पुराण, २१।१३०।

६. पतुङ्खलि कालीन भारत, पृ० ३८१।

७. पाण्डव पुराण, १।१०५।

८. पाण्डव पुराण, ९१२-६।

प्रयोग होता था लेकिन मुलोचना के स्वयंवर में जयकुमार के बरण करने पर अकंकीर्ति कुमार तथा जयकुमार के बीच हुये युद्ध में चतुरङ्ग सेना का उल्लेख आया है । इसी प्रकार द्रीपदी स्वयंवर के समय पाण्डव-कौरवों के बीच हुये युद्ध में चतुरङ्ग सेना का वर्णन आया है । इससे स्पष्ट है कि राजा लोग हर समय युद्ध के लिये तैयार रहते वे तथा सेना हमेशा मुसण्जित एवं तत्वर रहती थी।

इन चतुरङ्ग सेना के अतिरिक्त पाण्डव पुराण में विद्याधर सेना तथा असौहिणी सेना का उल्लेख भी आया है!

# युद्ध-प्रणाकी

पाण्डव पुराण में प्राप्त युद्ध सम्बन्धी वर्णन प्राचीन काल से चली आ रही धमंगुद्ध की परम्परा की है। पाण्डव पुराण के युद्ध वर्णन से स्पष्ट है कि प्रायः रात्रि में युद्ध रोक दिया जाता था। लेकिन बीसवें पवं में एक स्थान पर कहा गया है कि योद्धागण रात्रि में और दिन में हमेशा लड़ते रहते थे और जब उन्हें निद्धा आती थी तब वे रणभूमि में ही इधर-उधर लुढ़कते थे और सो जाते थे फिर उठकर लड़ते थे और मरते थे । युद्ध के समय उचित-अनुचित, मान-मर्यादा का पूरा ध्यान रखा जाता था। युद्ध भूमि में द्रोणाचार्य के उपस्थित होने पर अर्जुन शिष्य का गुरु के साथ युद्ध करना अनुचित बतलाते हैं तथा मर्यादा का पालन करते हुये, गुरु के कहने पर भी वे गुरु से पहला बाण छोड़ने को कहते हैं । पितामह भीष्माचार्य के युद्ध भूमि में पृथ्वी पर गिर पड़ने पर दोनों पक्षों के सभी राजा रण छोड़कर आचार्य के पासू आ जाते हैं । इससे स्पष्ट है कि बड़ों का मान-सम्मान युद्ध भूमि में भी किया जाता था।

पाण्डव पुराण के युद्ध वर्णनों में प्रायः अनेक प्रकार के दिव्य अस्त्र-शस्त्र प्रयोग करने का उल्लेख भाया है— उदाहरणतः शासन देवता से प्राप्त नागबाण , उत्तम देवो गदा , जलबाण, स्थल बाण तथा नम बाण । विद्या के बल से भी युद्ध किया जाता था। इस सन्दर्भ में माहेश्वरी विद्या , बहुरूपिणी, स्तिभनी, चिक्रणी, शूला, मोहिनी , भ्रामरी भादि का उल्लेख युद्ध वर्णनों में पाया जाता है।

- १. पाण्डव पुराण, ३।८१-८४ । 👈
- २. पाण्डव पुराण, १५।१३०-१३१।
- ३. पाण्डव पुराण, ३।१०४।
- ४. पाण्डव पुराण, १८।१७०, १९।४५, १९।९६।
- ५. पाण्डव पुराण, २०१३८, १९१९६ ।
- ६. पाण्डव पुराण, २०१२४१।
- ७. पाण्डव पुराण, १८।१३१-१३४।
- ८. पाण्डव पुराण, १९।२५१।
- ९. पाण्डव पुराण, २०११७६।
- १०. पाण्डव पुराण, २०।१३३।
- ११. पाण्डव पुराण, २०१२८३।
- १२ पाण्डव पुराण, २०१३०७ ।
- १३. पाण्डब पुराण, २०१३३०।

पाण्डव पुराण में युद्ध वर्णनों का बाहुल्य है। किव का युद्ध वर्णन का कौशल अद्वितीय है। युद्ध वर्णनों के पठन अथवा अवण मात्र से ही युद्ध की भीषणता का दृश्य आखों के सामने उपस्थित हो जाता है। उदाहरणार्थ— अर्जुन के द्वारा गिराये हुये भग्न रथों से मार्ग दक गया तथा जिनकी शुण्डायें टूट गयी है और जो दु:ख से चिग्घाड़ रहे हैं ऐसे हाथियों से मार्ग व्याप्त हुआ। रणभूमि में मस्तक रहित शरीर नृत्य करने लगे तथा उनके मस्तकों द्वारा भूमि लाल हो गयी। अगाध समुद्ध में तैरने के लिये असमर्थ मनुष्य जैसे उसमें कहीं भी स्थिर नहीं होते वैसे ही योद्धाओं के रक्त के प्रवाह में तैरने वाले मानव कहीं भी नहीं ठहर सके।

युद्ध के प्रारम्भ में रण सूचक वाद्य बजाये जाते थे इनमें रणभेरी , पाझजन्य शंख , देवदत्त शंख , दुन्दुभि , आदि का उल्लेख आया है। सैन्य में हुये शकुन तथा अपशकुन पर भी विचार करने का उल्लेख पाण्डव पुराण में आया है। मगधपित जरासन्ध के सैन्य में अनेकों दुर्निमित्त हुये जो कि जय के अभाव को सूचित करते थे तब दुर्योघन ने अपने कुशलमन्त्री को बुलाकर इन सब दुर्निमित्तों के बारे विचार किया था ।

#### न्याय तथा दण्ड व्यवस्था

न्याय तथा दण्ड व्यवस्था के बारे में पाण्डव पुराण में विशेष उल्लेख नहीं आया है एक स्थान पर केवल इतना वहा गया है कि श्रीवर्मा राजा ने अपने चार ब्राह्मण मन्त्रियों को, जो कि अकम्पनाचार्य के संघ को तथा श्रुतसागर मुनि को मारने के लिये उद्यत हुये थे, गधे पर बैठा कर तथा उनके मस्तकों को मुड़वाकर दण्ड स्वरूप उन्हें नगर से बाहर निकाल दिया था"। इसके अतिरिक्त कहीं पर भी न्याय व दण्ड विधान का कोई भी उल्लेख नहीं आया है।

—द्वारा बलराम सिंह बिश्नोई २१, पटेलनगर, मुजक्फरनगर २५१००१ ( उ० प्र० )

१. पाण्डव पुराण, २०।१११-११३।

२. पाण्डव पुराण, ३।८१, १९।३२।

३. पाण्डव पुराण, १९।७७, २०।१६४।

४. पाण्डव पुराण, २१।१२७।

५. पाण्डव पुराण, १५।१२९।

६. पाण्डव पुराण, १९।८२-८५।

७. पाण्डव पुराण, ७।४९-५०।

# जैन निर्वाण : परम्परा और परिवृत

ईश्वर वयाक

### प्रास्ताविक

भारतीय और पाञ्चात्य दर्शन-परम्पराओं में विभेद का एक महत्त्वपूर्ण बिन्दु है—निर्वाण । पाश्चात्य धार्मिक-दार्शनिक परम्परा स्वगं पर आकर रक जाती है चाहे उसे यूनानियों का एलीजियम कहें, ईसाइयों का पैराडाइज या यहूदियों और मुस्लिम परम्पराओं का मचु और दुग्ध से भरा प्रदेश । भारतीय दर्शन यह मानता है कि दुःख से एकांतिक मुक्ति और सुख की एकांतिक उपलब्धि मात्र कल्पना है । सुख और दुःख का अपरिहार्य सम्बन्ध है । अगर दुःखों के पार जाना है तो सुख के पार भी जाना होगा । निष्कामता और वीतरागता ही मार्ग है जनका जो महावीर के शब्दों में "पार गमा" है—पार चले गये हैं, "तीर गमा" है—किनार पहुँच चुके हैं, "ओर्घ तरा" है—समुद्र को पार कर चुके हैं । वह "पार" क्या है ? वह लक्ष्य क्या जिसे केन्द्र बनाकर भारतीय दर्शन-परम्पराओं की सारी साधनाएँ चल रही हैं ?

### निर्वाण

जैन एवं बौद्ध परम्पराओं में निव्वाण या निब्बाण शब्द अने कशः आया है और आत्म-साधना के परम लक्ष्य के रूप में उस पर गहरा विवेचन भी उपलब्ध है। उसी अर्थ में वैदिक परम्परा में भी ''निर्वाण'' का प्रयोग मिलता है। गीता में ''ब्रह्मनिर्वाण'' शब्द प्रयुक्त हुआ है। उपनिषदों में भी बार-बार इस शब्द का प्रयोग आया है। इसका अर्थ आत्म-साक्षात्कार तथा ब्रह्मलीनता है।

# ब्युस्पत्ति

अभिधम्म महाविभाषा में ''निर्वाण'' राब्द की अनेक व्युत्पत्तियां प्रज्ञप्त है, यथा :

- \* वाण का अर्थ है ''पुनर्जन्म का रास्ता''। ''निर'' अर्थात् ''छोड़ना''। अतः निर्वाण का अर्थ हुआ ''स्थायी रूप से पुनर्जन्म के रास्ते को छोड़ना''।
- \* "वाण" का अर्थ है दुर्गन्ध"। 'निर' अर्थात् नहीं। इस सन्दर्भ में निर्वाण का अर्थ है "वह स्थिति जो दु:ख देने वाले कर्मों की दुर्गन्घ से सर्वथा मुक्त है"।
- \* "वाण का अर्थ है "घना जंगल"। निर अर्थात् इससे छुटकारा पाना। अतः "निर्वाण" का अर्थ हुआ "एक ऐसी स्थिति जिसमें स्कन्धों, तीन प्रकार की अग्नि (उत्पत्ति, स्थिति और विनाश) के घने जंगल से छुटकारा पा लिया गया हो"।

१ भारतीय दर्शन में मौक्ष चिन्तन: ढा॰ अशोक कुमार लाड, मध्यप्रदेश हिन्दी ग्रन्थ अकादमी, पु॰ ६४।

"'वाण" का अर्थ है "बुनना" । निर अर्थात् नहीं । अतः निर्वाण सभी प्रकार के दुःख देने
 वाले कर्म रूपी धागे सें, जो जन्म मरण का ताना-बाना बुनते हैं, पूर्णतः मुक्ति है ।"

कुल मिलाकर बौद्धों की निर्वाण परिकल्पना एक नकारात्मक स्थिति की व्यंजक है, विनाश मूलक है यद्यपि इसका अर्थ लाक्षणिक ही प्रतीत होता है, अभिधात्मक नहीं। राइस डेविड्स के शब्दों में "निर्वाण पापशून्य मन की शान्त स्थिति है और उसे हम श्रेष्ठ रूप से दिव्य ज्योति, अन्त- हृष्टि, सत्य और मुक्तिदाता, पराज्ञान, सुख, शान्ति, शौतलता, सन्तोष, शुभ, सुरक्षा, स्वातन्त्र्य, स्व- शासन, सर्वोच्च सुअवसर, पवित्रता, पूर्ण शान्ति, शुभत्व और प्रज्ञा आदि शब्दों में व्यक्त कर सकते हैं । सर्वंपल्ली डा० राधाकृष्णन् के अनुसार बुद्ध का आशय केवल मिथ्या इच्छा का विनाश करना था, जीवन मात्र का विनाश करना नहीं। काम-वासना, घृणा एवं अज्ञान के नाश का नाम ही निर्वाण है ।

# निर्वाण : जैन ध्याख्या

जैन परम्परा में निर्वाण की विनाश मूलक व्याख्या भी मिलती है। भगवतीआराधना में निर्वाण का अर्थ है विनाश—जैसे दीपक का बुझ जाना। लेकिन लाक्षणिक सन्दर्भ में ही यह बात लागू होती है अर्थात् कमों का सम्पूर्ण विनाश। ''निर्वाण विनाशः तथा प्रयोगः प्रदीपो नष्ट इति यावत् विनाशसामान्यमुपादाय वर्तमानोऽपि निर्वाणशब्दः चरणशब्दस्य निर्वातकर्मशात् ''। अभिषान-चिन्तामणिकोश में भी निर्वाण का इसी प्रकार अर्थ दिया गया है—''निर्वातस्तु गतेवाते निर्वाणः पावकादिषुः '' अमरकोष में भी इसकी व्याख्या बुझ जाने के अर्थ में ही मिलती है । बौद्धों के ही समानान्तर जैन-परम्परा ने इसका अर्थ कर्म-वाणो से मुक्त होने के इप में भी की है ।

जैन परम्परा के अनुसार भो निर्वाण कर्मों का, उनसे सम्भूत दुःखों का, जन्म-जन्मान्तर की परम्परा का ही उच्छेद है, जीव-सत्ता का नहीं। निर्वाण के ''अभिषानचिन्तामणि'' में प्रस्तुत पर्यायवाची शब्द इसी सत्य के संसूचक हैं:

महानन्दोऽमृतं सिद्धि कैवल्यमपुनर्भवः शिवं निःश्रेयसं श्रेयो निर्वाणं ब्रह्म निर्वृतिः ॥ महोदय सर्वदुःखक्षयो निर्याणमक्षरम् मुक्ति मोक्षोऽपवर्गऽथः

- 2. Systems of Buddhistic Thoughts: Sogeu-Page 34-42 |
- R. A History of Indian Philosophy: J. N. Sinha Vol. II P. 330 1
- ४. भगवतीलाराचना ११।५३।२०।
- ५. अ० चि० ६।१४८४।
- ६. भारतीय दर्शनों में मोक्ष चिन्तन डा॰ अशोक कुमार लाड, पृ॰ ६४।
- ७. तीर्यंकर वर्द्धमान महावीर : पद्मचन्द्र शास्त्री, पृ० १०४।
- ८. अभिषानिबन्तामणि, काण्ड-१, इलोक-७४-७५।

## मोक्ष और निर्वाण : जैन परम्परा के सम्बर्भ में

जैन दर्शन के नव तस्त्रों में मोक्ष शब्द का ही प्रयोग मिलता है। समयसार के अनुसार इनका कम इस प्रकार है: जीवाजीवा य पुण्णपाव य आसव संवर णिज्जर बन्धो मोक्खों आचार्य शुभवन्द्र ने पाप-पुण्य को छोड़कर सात तस्त्रों की गणना इस प्रकार की है:

> जीवाजीवास्रवाबन्धः संवरो निर्जरा तथा। मोक्सक्षेतानि सप्तेव तत्त्वान्युचुमंनीषिणः॥३॥

तत्त्वार्यसूत्र में मोक्ष का अर्थ है, "बन्ध के हेतुभूत कमों की निजंरा होने पर उनका हेतु रूप में अभाव" अर्थात् उनसे मुक्ति—'बन्धहेत्वभावनिजंराम्यां कृत्स्न कमंधिप्रमोक्षो मोक्षः । आवार्य पूज्यपाद ने सर्वार्थसिद्धि में कमों के निराकृत होने पर उनके कलुष से निर्मल आत्मा की ज्ञानादि गुण तथा अव्यापाद्य की अवस्था को मोक्ष कहा है—निरिबशेषनिराकृतकर्ममलकलंकस्थाशरीरस्थात्मनो-ऽचिन्त्य स्वाभाविकज्ञानादिगुणमव्यावाद्यसुखमात्यंतिकमवस्थान्तरं । न्यायवातिक में भी मोक्ष को आत्यन्तिक दुःख भाव कहा है अर्थात्, दुःखों से मूलतः मुक्ति । तकंदीपिका में भी इसे "परम दुःखध्वंसः" अर्थात् दुःख का अन्तिम रूप से मिटाना कहा गया है । न्यायसूत्र में "आत्यन्तिक दुःखनिवृति" अर्थात् मुल दुःख से निवृत्ति बताया गया है ।

निर्वाण और मोक्ष शब्द परस्पर पर्यायवाची सन्दर्भों में प्रयुक्त किये गये हैं। निर्वाणवादी जैन परम्परा के सात या नौ तत्त्वों में निर्वाण का न होना तथा उसके स्थान पर मोक्ष का होना यही सूचित करता है।

# नव तत्त्व और आत्मा

उत्तराध्ययनसूत्र में नौ तत्त्वों की विवेचना मिलती है:

जीवाजीवा य बन्धो य पुण्णं पावासवी तहा । संवरो निष्वरा मोक्खो संते ए तहिया नव ।।

आस्रव की ही दो परिणितयाँ पाप और पुण्य हैं, अतः कुल मिलाकर सात ही तत्त्व बचते हैं। इसी कारण आचार्य शुभचन्द्र ने सात ही तत्त्व प्रतिपादित किये हैं। इनमें भी बन्ध, मोक्ष, संवर, निजंरा, आस्रव आदि जीव और अजीव की ही स्थितियाँ मात्र हैं। अतः कुल मिलाकर तत्त्व दो ही ठहरते हैं—धर्मी व धर्म अर्थात् जीव और अजीव। इलोकवार्तिक के अनुसार:

- १. समयसार, पूर्व १४-१५ गाव १५।
- २. तत्त्वार्थसूत्र, १०।२।
- ३. तीर्थकर वर्द्धमान महावीर : पराचन्द्र शास्त्री, पृ० ८०।
- ४. भारतीय दर्शनों में मोक्ष चिन्तन : डा॰ अशोक कुमार छाड, पृ० ११७
- ५. वही १०११७।
- ६. न्यायसुत्र १।१।२ ( वात्स्यायन भाष्य )।
- ७. उत्तराध्ययनसूत्र २८।१४।

जीवजीवी हि धर्मिणी तद्धमस्ति शुमादय इति । धर्मिधर्मात्मकं तत्त्वं सप्तविधमुक्तम् ॥

आचार्य सिद्धसेन दिवाकर ने सन्मतितकं में यही प्ररूपणा की है । आचार्य अमृतवन्द्र इससे भी आगे जाकर कहते हैं :

> अतः शुद्धनयायतं प्रत्यग्ज्योतिश्च कारित तत्। नव तत्वगतत्वेऽपि यदेकत्वं न मञ्चिति ॥

निश्चय दृष्टि से देखने पर तो एकमात्र आत्म ज्योति ही जगमगाती है, जो इन नव तत्त्वों में धर्मीरूपेण अनुगत होते हुए भो अपने एकत्व को नहीं छोड़ती।

# जीव द्रव्य : मूल स्थिति

जैन दर्शन छः द्रव्यों की सत्ता प्ररूपित करता है—जीव, अजीव, धर्म, अधर्म, आकाश और काल । जीव द्रव्य-दृष्टि से एक है, पर्यायों की दृष्टि से अनेक है। यह उपयोग लक्षणात्मक है अर्थात् ज्ञान-दर्शनमय। तीनों कालों में ज्ञान-दर्शन के सतत परिवर्तन होने की दृष्टि से यह अनेक है। कभी न्यूनाधिक नहीं होने वाले प्रदेशों की दृष्टि से यह अक्षय है, अध्यय एवं अवस्थित है। भगवतीसूत्र में भगवान ने इन्ही सब अपेक्षाओं से अपने को एक, दो, अनेक, अक्षय और अध्यय बताया है।

"सोमिला दव्यद्वयाए एगे अहं नाण दंसणहुयाए दुविहे अहं पएसहुयाए अक्खए वि अहं अव्वए वि अहं अव्वए वि अहं उवयोगहु।ए अणेग भूयभाव भविए वि अहं"। जीव अनन्त है। गुणात्मक दृष्टि से सब समान है। अनुभव, इच्छा-शक्ति और भाव उसके गुण है। वह ज्ञाता, कर्ता और भोका है। मूलतः जीव अशरीरी है। अरूप, अवेद, अलेख्य एवं अकर्म है। भगवतीसूत्र में भगवान् ने कहा है—"गोयमा अहं एयं जाणाति जाव जं णं तहागयस्स जीवस्स अरूविस्स अकम्मस्स अवेदस्स अलेसस्स असरीरस्स ताओ सरीराओ विष्पमुक्कस्स नो एयं पन्नायित तं जहा कालते वा जाव लक्स्बसे वा"।

# बन्ध मोक्ष की प्रक्रिया

बन्ध अनादि काल से है। जीव शाश्वत रूप से बद्ध और मुक्त दोनों स्थितियों में अनन्त संस्थारमक है। बन्ध कमों का होता है। कमें पाप और पुण्य दो प्रकार के होते हैं। बन्ध का कारण आस्रव है जो मन-वचन-काय की क्रिया है, जो भावात्मक और द्रव्यात्मक दोनों प्रकार की होती है। संवर है आस्रव का रक जाना, निर्जरा है तप द्वारा कृत कमों का क्षय तथा मोक्ष है इसकी निष्पत्ति। बन्ध से मोक्ष तक आत्मा की एक निरन्तर गति है, जिसका पर्यवसान मोक्ष में होता है—मोक्ष परिणति है और निर्वाण है स्थिति। एक पतली सी यही मेद रेखा यहां दृष्टिगोचर होती है—मोक्ष और निर्वाण में।

- १. श्लोकवार्तिक २।१।४।
- २. सन्मतितकं, १।४६।
- ३. समयसार कलश० ७।
- ४. आचार्यं शुभचन्द्र, द्रष्टव्य तीर्थंकर वर्द्धमान महावीर : पद्मचन्द्र शास्त्री पृ० ८२ ।
- ५. भगवतीसूत्र १।८।१०।
- ६. उपरिवत् १७।२।

# निर्वाणस्य बात्मा की स्थिति

कैवल्य भाव मोक्ष है। चार घातीय कर्मों का यहां विनाश हो जाता है। शेष चार कर्मों की निर्जरा होने पर द्रव्य-मोक्ष होता है। द्रव्य-मोक्ष की स्थिति के बारे में जैन धर्म की विभिन्न परम्पराओं में प्रमुखतया निम्नलिखित बातें मिसती हैं:

- पुद्गल द्रव्य के निकल जाने से आत्मा अपने शुद्ध स्वरूप में रह जाती है।
- इससे खालो प्रदेशों को आत्म द्रव्य से भरने के बाद उसका आकार शरीर का दो तिहाई
   रह जाता है।
  - वह ऊपर उठती है और लोकाग्र पर जाकर सिद्धिशला पर टिक जाती है।
  - उसकी अलोकाकाश में गति नहीं होती क्योंकि वहाँ धर्म-द्रव्य की सत्ता नहीं होती ।
- सिद्धों में परस्पर अवगाहना होती है—एक सिद्ध होता है वहाँ एक-दूसरे में प्रवेश पाकर अनन्त सिद्धात्माएँ स्थित हो जाती हैं।

जस्य य एगो सिद्धो तत्य अणंता भवस्यय विमुक्का। अभ्रोन्न समोगाढा पुट्टा सब्बे वि लोगंते ।।

 जैसे दग्घ बीजों से फिर अंकुर पैदा नहीं होते वैसे हो मुक्त जीव फिर जन्म-घारण नहीं करते।

> जहा दङ्ढाणं बीयाणं न जायंति पुण अंकुरा। कम्म बीयेसु दङ्ढेसु न जायंति भवांकुरा ।।

\* सिद्धात्माएँ अद्वितीय मुखमय होती हैं। धक्कवर्ती, भोगभूमि या मनुष्य धरणेन्द्र, देवेन्द्र व अहमिन्द्र—इन सब का मुख पूर्व-पूर्व की अपेक्षा अनन्त-अनन्त गुणा माना गया है। इन सब के त्रिकालवर्ती मुख को भी यदि एकत्रित कर लिया जाये, तो भी सिद्धों का एक क्षण का सुख उन सबसे अनन्त गुणा है।

> चिकक कुरु फणि सुरिद देवहमिंदे जं सुहं तिकालभवं। ततो अणंत गृणिदं सिद्धाणं खणसुहं होदि<sup>९</sup>।।

# कर्म : भाव ही नहीं, इच्य भी

जैन परम्परा के अनुसार कर्म मात्र मनोगत भाव नहीं होते, द्रव्य होते हैं और आस्रव द्वारा जीव के प्रदेशों में व्याप्त होकर उसे वस्तुतः लिप्त करते हैं। डा० नथमल टाटिया के अनुसार: "कर्म केवल आत्मनिष्ठ ही नहीं हैं, जैसा कि बौद्ध दार्शनिक सोचते हैं, वे वस्तुनिष्ठ भी हैं। कर्म का यह सम्प्रत्ययन कि वह केवल भाव ही नहीं बल्क द्रव्य भी है, जैन दार्शनिकों की अपनी विशेषता है भा ।

१. विशेषावस्यकभाष्य, ३।७६।

२. दशाश्रुतस्कन्ध ( भद्रबाहु प्रथम ), ५।१५।

३. त्रिलोकसार ( आचार्य नेमीचन्द्र ), ५६० ।

y. Studies in Jain Philosophy—Page xix.

#### विगम्बर परम्परा

दिगम्बर परम्परा के अनुसार स्त्री को मोक्ष नहीं मिलती क्योंकि सावरण होने के कारण वह अचेल नहीं हो सकती तथा सचेल चाहे तीर्थं कर भी क्यों न हो उसे मोक्ष नहीं मिल सकता । ये दोनों ही बातें आचार्य कुन्दकुन्द ने कही है लेकिन जहाँ प्रथम प्रक्षेपक होने के कारण उतनी गंभीरता से नहीं लिया जा सकता वहीं दूसरी इतनी निर्णयात्मक है कि उसकी उपेक्षा भी नहीं की जा सकती। स्वयं आचार्य कुन्दकुन्द ने ही समयसार में निम्चय नय से जहां अपने विचार रखे हैं, वहां वस्त्र ही नहीं, सम्पूर्ण उपकरणों और भोगों के सेवन तक को द्रव्य के स्तर पर निर्णायक मान्यता नहीं दी है। उन्होंने कहा है जैसे अरितभाव मद्यपान करता हुआ भी कोई नशे में नहीं होता वैसे अरितभाव से द्रव्यों के भोग से भी जानी बढ़ नहीं होता । जैसे गारुड़ी विद्या के ज्ञाता पुरुष विष को खाते हुए भी मरण को प्राप्त नहीं होते वैसे ही जानी द्रव्य-कर्मों को भोगते हुए भी उनसे बढ़ नहीं होते । कोई सेवन करते हुए भी नहीं करता है और कोई सेवन नहीं करते हुए भी करता है और कोई सेवन नहीं करते हुए भी करता है और कोई सेवन नहीं करते हुए भी करता है ।

यही भूमिका इस संदर्भ में स्वेताम्बर आगमों की है कि भाव से वस्त्रादि उपकरणों द्वारा लिप्त नहीं होने के कारण द्रव्य के स्तर पर इनका सेवन बन्ध का हेतु नही रह सकता—संयम-साधना व लज्जा की रक्षा के लिए ही इनका उपयोग होता है!

जं पि वत्थं व पायं वा कंबलं पायपुच्छणं। तं पि संजमलज्जट्ठा धारीत परिहरंति या।। दशवैकालिक ६।२०

उत्तराध्ययनसूत्र के अनुसार, जो भगवान् ने निर्वाण के पूर्व प्रज्ञप्त किया, सिद्ध स्त्री भी हो सकती है, पुरुष भी, नपंसक भी, जिन मार्गानुयायी भी, आजीवक आदि अन्य मार्गानुयायी भी, गृहस्य भी।

इत्यी पुरिस सिद्धा य तहव य णवुंसगा। सिंलगे अम्नलिंगे य गिहिन्गि तहेव य॥ उत्तराध्ययन ३६।२४८

आत्मा का अपनी मूल स्थिति को प्राप्त होना निर्वाण है और उसमें वह न स्त्री है, न पुरुष, न अन्य कुछ—ण इत्थी, ण पुरिसे, ण अफ़हा । यही अवधारणा भगवान् महावीर की भावना तथा ब्यापक दृष्टि के अनुरूप भी है।

१. प्रवचनसार २२५ की प्रक्षेपक गाथा ७।

२. सूत्रपाहुड--३२।

जह मज्जं पिवमाणो अरिद्यावे ण मज्जदे पुरिसो ।
 दब्बु व भोगे अरदो णाण वि ण बज्झिद तहेव ॥ समयसार—२०५ ।

४. जह विसमुंवभुज्जंता विज्जा पुरिसाण मरणमुवयंति । पोम्गल कम्म सुदयं तह भुजदि णेव वज्झदे णाणी ॥ समयमार— २०४।

५. सेवंतो वि ण सेवंति असेवमाणो वि सेवतो कोवि। पगरण चेट्ठा कस्सवि णय पायर णोत्ति सो होदि॥ समयसार— २०६।

६. आचाराग --५।५।१३४ ( आचार्य तुलसी की बाचना )।

## वात्वा की माप-कोस

पारम्परिक जैन मान्यता यह है कि निर्वाण के समय आत्मा पूर्व शरीर के ही दो तिहाई आकार में होती है। क्योंकि कर्म-परमाणुओं के निकल जाने पर खाली हुए प्रदेशों को भर कर आत्म-परमाणु घनीभूत हो जाते हैं। इसका कारण परम्परा यह मानती है कि शैलेपी अवस्था के साथ ही सारे कर्म समाप्त हो जाते हैं और कर्म के अभाव में आत्मा की कोई गति संभव नहीं। लेकिन यह मान्यता निम्न दृष्टियों से देखने पर कुछ प्रश्नों को जन्म देती है।

- जैन परम्परा सानती है कि आत्मा के प्रदेश का विस्तार सारे लोक तक हो सकता है। केविल समृद्धात के समय सारे लोक में आत्म-प्रदेश फैल कर व्याप्त हो जाते हैं। दिगम्बर परम्परा की मान्यता है कि निर्वाण के पूर्व केविल समृद्धात होता है। फिर आत्मा के सारे प्रदेश पुन: संकुचित होकर शरीर का दो तिहाई विस्तार ग्रहण कर लेते हैं। इससे यह ध्वनित होता है कि आत्मा स्वभाव से लोकव्यापी है।
- \* अगर कर्म शेष होने के कारण आत्मा अपना मूल लोकव्यापी विस्तार नहीं पा सकती तो कर्म के अभाव में वह संकोच की प्रक्रिया भी कैसे सम्पन्न कर सकती है ?
- अगर कर्म-द्रव्य के अभाव में शून्य प्रदेशों को भरने के लिए उसका संकुचित होना आवश्यक है तो कर्मावरणों के क्षीण होकर समाप्त हो जाने पर उसका फैल कर अपना असीम आयाम ग्रहण कर लेना भी आवश्यक होना चाहिए।
- \* क्या आत्मा का सघनतम आयाम मानव-शरीर का दो तिहाई ही है अपनी मूल स्थिति में संकुचित और घनीभृत होते समय अगर मानव-शरीर का दो तिहाई ही उसकी संकोच सीमा है और उससे अधिक उमका संकोच संभव ही नहीं तो निगोदिया जीव, जिसकी अवगाहना सबसे कम होती है, में वह कैसे रह पाती है ? अगर संकुचित होकर आत्मा अपनी मूल द्रव्यात्मक सत्ता ही पाना चाहे तो वह निगोदिया जीव से भी छोटी होनी चाहिए क्योंकि उसमें आत्मा तथा द्रव्य-पुद्गल दोनों होते हैं और वह मानवीय आत्मा के समान ही अपनी मूल सत्ता में होती है।
- अगर कर्म से ही सारी गित होती है, तो कर्म-मुक्ति की गित-शून्य अवस्था एक भयंकर बन्धन हो गई क्योंकि मरण-काल की स्थिति में ही उसे अनन्त काल तक सिद्धिशला पर रहना होगा।
- अगर आत्मा में खाली प्रदेश हो ही नहीं सकते और अजीव-द्रव्य के निकलते ही उसे उन्हें भर कर घनीभूत होना ही पड़ता है तो सिद्धों की आत्माओं की परस्पर अवगाहना कैसे संभव होती है ?
- शरीर से मुक होने का अर्थ है रूप से मुक होना—आकार से मुक होना क्योंकि रूप की परिधि मात्र ही आकार है। अरूप निराकार होगा, निराकार निःसीम होगा क्योंकि आकार सीमा ही है। और निःसीम दो नहीं हो सकते क्योंकि ऐसी स्थिति में वे दोनों एक दूसरे की सीमा को ससीम कर अपनी निःसीम सत्ता ही समाप्त कर डालेंगे। अतः आत्मा की सत्ता पर अनेकात्मकता ठहर नहीं पाती।

- गुण शरीर के साथ जुड़े हैं। शरीर मुक गुणातीत होगा और संस्था स्वयं एक गुण है
   अतः उसके भी पार ही होगा। उसे अनन्त कहें या एक संस्था की दृष्टि से इन सब अभिषाओं का कोई अर्थ नहीं रह जाता।
- पार्थंक्य का आधार है व्यक्तिगत भिन्नताएँ, जो शरीर और मन के पार अपनी कोई सत्ता नहीं रखती—शेव रहती है निर्गुणात्मक सत्ता जो अमेद है, अतः अभिन्न भी है और अभिन्न है अतः एक भी है।

यही है निर्वाण की परम अद्वेत स्थित जो वेदान्त परम्परा का ब्रह्म है, सूफियों का शून्य, बृद्ध का लोकव्यापी धर्म धातुकाय, लाओ-त्जे का ताओ, कनफ्यूशियस की हार्मनी। आचारांगसूत्र जिसे हमेन जैकोबी ने महाबीर की प्रामाणिक वाणी का लोत माना है, में भगवान ने निर्वाणस्य आत्मा का जो चित्र प्रस्तुत किया है उसमें सिद्धिशाला, अवगाहना एवं आकारमय असंख्य जीवों, ऊर्ध्वंगमन आदि बातों का कोई सन्दर्भ नहीं है। वस्तुतः सिद्धिशाला आत्मा की परम शुद्ध एवं सर्वोच्च पवित्रता की स्थित तथा लोक की अग्रसत्ता के रूप में उसकी गरिमा की प्रतीक है। ऊर्ध्वंगमन भावना के स्तर पर आत्मा के विकास, आत्मा-साधना की आरोहणमयी स्थित की प्रतीक है। इन्हें परवर्ती परम्परा ने अभिधात्मक अर्थ में लेकर एकदम अनर्थ की सृष्टि कर डाली है। भगवान ने निर्वाण की स्थित का जो चित्र प्रस्तुत किया है वह परम प्रेरणादायी है:

सब्वे सरा णियद्दिन्त तक्का जत्य ण विकाइ मइ तत्य ण गहिया ओए अप्पतिद्ठाणस्स खेयन्ते

> "सारे स्वर लीट आते हैं वहां से तर्क की सत्ता नहीं रहती जहाँ ग्रहण ही नहीं कर पाती जिसे बुद्धि वह निराधार निःसीम ज्ञाता तत्त्व।"

से ण दीहे, ण हस्से

ण बट्टे ण तंसे ण चउरंसे ण परिमंडले

"वह न बड़ा है न छोटा आकार में न गोल, न त्रिकोण, न चतुष्कोण; न परिमंडल ( कोई माप नहीं जिसका, न कोई आकार )

ण किण्हे ण णीले लोहिए ण हालिद्दे ण सुविकल्ले ण सुविभगंधे, ण दुविभगंधे ।

> "वह न काला है न नीला, न लाल, न नारंगी, न सफेद न सुगन्धित है, न दुर्गन्धित ।"

ण तिले ण कहुए ण कसाए णअंबिले ण महुरे ण कक्खडे ण मउए ण गरूए ण लहुए ण सीए ण उण्हे ण णिद्धे ण लक्खे । "वह न तिक है न कटुक न कसेला, न खट्टा, न मीठा न कठोर, न कोमल, न भारी, न हल्का न स्निग्ध न रूखा"।

''कोई शरीर नहीं है जिसका'' ''कभी जन्म नहीं होगा जिसका''

"स्पर्श नहीं कर सकता जिसको कोई"

"वह न स्त्री है, न पुरुष, अन्य कुछ भी नहीं"

''वह ज्ञाता है, चेतन है''

''कोई उपमा नहीं है उसकी"

''अरूपी सत्ता है"

ण काऊ

परिण्णे सण्णे

अरूवी सत्ता अपयस्स पर्यं णत्थि

उवमा ण विज्ञए

ण इत्थी ण पूरिसे, ण अन्नहा

ण रहे ण संगे

"उस निर्विशेष की कोई विशेषता नहीं कही जा सकती"

यह है निर्वाण की परम स्थिति जो गुणातीत है, शब्दातीत है, अद्वेत है। द्वेत रूप गुणात्मक होते हैं। शरीर के पार, मन के पार रूप-गुणों की सत्ता नहीं रहती। अतः देत की सत्ता भी नहीं रहती। उसे शन्य कहें या सर्व, दोनों मात्र दो शब्द हैं। महाप्राण निराला ने लिखा है-- "शृन्य को ही सब कुछ कहें या कुछ भी नहीं, दोनों एक ही चीज है" (शून्य और शक्ति) लोक-अलोक की सारी सीमाएँ उस जाता की परम सत्ता के समक्ष अदृश्य हो जाती हैं। आचार्य कृत्दकृत्द ने समयसार में कहा है:

> आदा णाण पमाणं णाणं णेय प्पमाणमृदिद्वं । णेयं लोयालोयं तम्हा जाजं तु सव्वगयं ॥

ज्ञाता ज्ञान प्रमाण है, ज्ञान जेय प्रमाण है, तथा ज्ञेय है लोकालोक प्रमाण । अतः सर्वगत है ज्ञान, सर्वगत है ज्ञाता-आत्मा अपनी शुद्ध-बुद्ध सत्ता में। महादीर के शब्दों में आत्मा एक है-एगे आया। इस एक को जो जानता है वह सब को जानता है- जे एगं जाणइ से सब्बं जाणइ । यही वेदान्त, बौद्ध, ताओ, कनप्यसियस, ईसाई, जरथुस्त्र-दर्शन का मन्तव्य है । मेद हैं तो शब्दों के, जो देशकाल व परम्परा-सापेक्ष होते है। लेकिन अमेद है सत्य, एक है सत्य, भगवान है सत्य-सच्चं भगवं।

> सर्वोदय महाविद्यालय पत्रा०-गंध भइसरा रोहतास, विहार--८०२२१

# व्यावहारिक जीवन में नाम, रूप, स्थापना और प्रतीक

### -- विश्वनाथ पाठक

प्रायः जोवन में प्रयोजन-सिद्धि के लिये बहुत सी काल्पनिक मान्यतायें भी अपरिहार्यं बन जाती हैं। नाम, रूप, स्थापना और प्रतीक ऐसी ही विभूतियाँ हैं। यथार्थ न होने पर भी इन असत् मान्यताओं और मूल्यों को अस्वीकार करना कठिन ही नहीं, असंभव भी है। ज्ञानी, मूढ, असाबु, साबु, शिक्षित और अशिक्षित —कोई भी हो, यदि वह समाज में रह कर साँसें लेता है तो इन विभूतियों की अनुल्लंघनीय लक्ष्मण-रेखा के उस पार नहीं जा सकता।

प्रत्येक द्रव्य का एक नाम अवश्य होता है। यह नाम न तो वस्तुनिष्ठ है और न वक्तृनिष्ठ। यदि वह द्रव्य ( नामी ) में रहता तो वहाँ उसकी उपलब्धि अवश्य होती । उच्चारण के पूर्व और पश्चात् अविद्यमान रहने के कारण उसे वस्तुनिष्ठ भा नही कह सकते हैं। ध्वनिभिन्न द्रव्य का ध्वनि से तादातम्य-स्थापन ही नामकरण है। यह तादातम्य नितान्त कल्पित है, क्योंकि नाम एक वर्णात्मक ध्विन होने के कारण स्थूल द्रव्य से स्वरूपत: भिन्न होता है। नामी (द्रव्य) का दर्शन होता है और नाम का श्रवण । ऑख मूंद लेने पर नामी अदृश्य हा जाता है, किन्तू नाम तब भी सूनाई देता है। ईश्वर, जीव आदि सुक्ष्म द्रव्य इन्द्रियातीत, नित्य और अनुत्पाद्य हैं, परन्तू उनके नाम इन्द्रियग्राह्य, अनित्य और प्रयत्नोत्पाद्य है। नाम न तो नामी में संयुक्त है और न समवत। अतः कमल नाम मे जिन क, म और ल ध्वनियों का सिन्नपात सुनाई देता है, उनकी उपलब्धि कमल द्रव्य के किसी भी भाग में नहीं होती है। नाम और नामी मे आर्थिक-अन्विति ध्रव नहीं है, अतः अधिकांश नाम झुठे होते हैं। आशा देवो का जीवन निराशा में ही बीतता है, गिरिजापित अविवाहित ही मरता है, आलोक के घर मे अँघरा दिखाई देता है, विद्यासागर के मूर्खता की चर्चा घर-घर होती है और कुबेर सड़कों पर भीख माँगता फिरता है। नामी के रहने पर नाम का भो रहना अनिवार्य नहीं है। वनों और गाँवों में असंख्य कोट, पतंग, सरोसृग, तृण, गुल्म, विहंग, वीरुध् और वनस्पतियाँ पड़ी हैं, जिनका अभी तक नामकरण ही नहीं हुआ है। नामी ( द्रव्य ) के अभाव में नाम का भी अभाव हो जाना भावश्यक नहीं है। महात्मा गांधी अब नही हैं किन्तु उनका नाम कोई कभी भी ले सकता है। इस प्रकार नाम और नामी में न तो अन्वय है और न व्यतिरेक ही। बालक अनाम ही उत्पन्न होता है। एक बार नाम रख कर उसे पुराने वस्त्र के समान बदला भी जा सकता है। शब्द शासन में प्रतिपादित नाम और नामी (अर्थ या द्रव्य ) का ज्ञाप्य-ज्ञापक रूप सम्बन्ध भी व्यभिचार दोष से मुक्त नहीं है। काम्बु शब्द संस्कृत में शख और तिमल में छड़ी का ज्ञापक है और वही एक अशिक्षित मूर्ख की दृष्टि में बिल्कुल निरर्थक है। हिन्दी मे फुलकी का अर्थ रोटी है और बँगला में चिनगारी। किसी अन्य प्रदेश में चले जाइये तो उसका कुछ भी अर्थ नहीं समझा जायेगा। हिन्दी और संस्कृत में जो शरीर शब्द देह का वाचक है, वही अरबी में दुष्ट का अर्थ देता है। अन्य स्थानों पर वही निरर्थक भी हो सकता है। अंग्रेजो के बहुत से शब्द हिन्दी में दूसरा अर्थ देते हैं। इस प्रकार एक ही आकृति वाले शब्दों की ज्ञापकता में आकाश और पाताल का अन्तर है। इतना ही नहीं, कभी-कभी

ज्ञापक के रहने पर भी ज्ञाप्य का ज्ञान नहीं होता है। भारतीय शब्द ईरान और चीन में तब तक कोई अर्थ नहीं प्रकाशित कर सकते, जब तक उनका अर्थों से आरोपित और सांकेतिक सम्बन्ध न बताया जाये। एक ही भाषा-क्षेत्र में दस-पंद्रह कोस की दूरी पर बहुत से शब्दों के अर्थ नहीं समझे जाते हैं । नाम और नामी के सम्बन्ध की अध्याप्ति उस समय और स्पष्ट हो जाती है, जब हम किसी शब्द ( नाम ) का प्रयोग ऐसे द्रव्य ( नाम ) के लिये करते हैं, जिसके लिए उसे मान्यता नहीं मिली है। घर में जब किसी नौकर से कोई बड़ी भूल हो जाती है तब न तो उसके चार पैर निकल आते हैं और न पीछे पूंछ ही उग जाती है, फिर भी बाहर 'सत्यं वद धर्म चर' का ढोल पीटने वाला महो-पदेशक भी उसे गदहा कहने में नहीं चूकता है। गाँव का अध्यापक छोटे बच्चों को 'क माने कौआ और अ माने आम' पढ़ाता है। जरा उससे पूछिये कि ये अर्थ उसने किस शब्दकोश में देखें हैं। रेखागणित मे रेखाओं, कोणो और त्रिभुजों के नामों में कितनी सत्यता है, इसे यदि जानना चाहें तो घर की दोवारो के कोनों और किसी भी त्रिमुजाकार वस्तु को देख हों। अबोध बालक पूर्वसिद्ध द्रव्यो का प्रत्यक्ष देखता है। उस समय उसे शब्दों और द्रव्यों के सांकेतिक सम्बन्ध अज्ञात रहते हैं। धीरे-धीरे वह परिवार और समाज के साहचर्य में रह कर तत्-तत् द्रव्यों का तत्-तत् शब्दों (ध्वनियों) सं कृत्रिम सम्बन्ध समझता है और वैसे ही शब्दों का उचचारण करना सीखता है. तब कही जाकर वाक्शिक स्फुरित होती है। यदि वही बालक समाज से पृथक् कर दिया जाये तो गूंगा हो जायेगा। यांद शब्द और अर्थ में यथार्थ सम्बन्ध होता ता जैसे अनुपहतेन्द्रिय मनुष्य के लिए दर्शन को किया स्वाभाविक होती है, वेसे ही भाषण भी स्वाभाविक होता है। बाल्यकाल के प्रयत्नों की स्मृतिया स्थिर नहीं रह पाती है, अतः मातुभाषा स्वाभाविक सी लगती है, परन्तु जब काई विदेशी भाषा साखन। पड़ता है तब पता चलता है कि यह कार्य कितना आयास-साध्य है। विभिन्न भाषाओं में एक हा नामों के भिन्न भिन्न नाम है। यदि नाम को आकृति निश्चित होती और उसका नामां से ध्रुव सम्बन्ध हाता तो सभो देशों ओर कालो में प्रत्येक द्रव्य का एक ही नाम रहता। परन्तु एक ही द्रव्य के अनक देशा आर कालों में अनेक नाम पाय जात है अतः सभा कल्पित है और सभी मिथ्या है। उपनिषदों ने इंश्वर को अशब्द कहा था, परन्तु उस अव्यवदेश्य एवं परात्पर शक्ति के मी असंख्य नाम गढ़ लिय गयं है। काई अल्लाह कहता है, कोई गाँड और कोई ईश्वर। ये झुठे नाम ही संसार के नाना धार्मिक सम्प्रदायों में प्रचलित उपासना के मूलाधार हैं। यदि हम यथार्थ के नशे में आकर सभी अयथाथ मान्यताओं की बिलकुल ठुकरा दें तो भजन, कीर्तन, जप, स्तुतियां और आराधनायं सभी बन्द हो जायेंगी।

परमार्थं निविकल्पक भी हो सकता है, परन्तु व्यवहार सर्वथा सिवकल्पक है। हम उसके लिये किल्पत नाम हो नहीं गढ़ते हैं, किल्पत रूप भी रचते रहते हैं। यथार्थ-दृष्टि से द्रव्य सत् है। सत्ता ही उसका लक्षण है, परन्तु व्यवहार में एक ही द्रव्य में अनेक किल्पत नाम और रूप प्रकट हो जाते हैं। मृत्तिका से घट, शराय (सकोरा), कुण्ड, चषक, हाथी, घोड़े तथा अन्य खिलौनों की आकृतियां उत्पन्न होती हैं। सुवर्ण कुण्डल, कटक, केयूर, किंकिणी, किरीट, दीनार और निष्क के रूपों में परिणित प्राप्त करता है। तन्तुओं के संयोग से पट की आकृति का प्रादुर्भाव होता है। ये सभी आकृतियां और नाम मानव-निर्मित हैं, द्रव्य में प्रारम्भ से नहीं रहते हैं। इस प्रकार मनुष्य प्रकृति से उपादान के रूप में प्राप्त द्रव्यों को आवश्यकतानुसार विविध रूपों में परिष्कृत और परि-णत करता रहता है, किन्दु उन रूपों को स्वतन्त्र सत्ता नहीं है, क्योंकि व्यंस के परचात् सभी

बाकृतियां विलीन हो जाती हैं, द्रव्य ही शेष रहता है। यद्यपि मानवकृत नामों और रूपों की पारमार्थिक सत्ता नहीं है, तथापि उनके बिना काम नहीं चल सकता है। तन्तु मांगने पर पट नहीं
मिल सकता, यद्यपि तन्तु हो पट है, मृत्तिका मांगने पर घट नहीं मिल सकता, यद्यपि मृत्तिका ही
घट है और सुवर्ण मांगने पर आप कुण्डल नहीं पा सकते, यद्यपि सुवर्ण ही कुण्डल है। परन्तु सत्ता
द्रव्य की ही होती है मिथ्या आकृतियों और नामों की नहीं, इसे मूर्ख मी जानता है। दीवाली में
चीनी के हाथी, घोड़े और ऊँट बिकते हैं, परन्तु बच्चे भी उन्हें हाथी, घोड़े और ऊँट समझ कर नहीं
खाते हैं, चीनी समझकर खाते हैं।

द्रव्य की सत्ता पारमाधिक होने पर भी हमारा प्राप्य द्रव्य ही नहीं है, मिथ्या नाम और रूप भी हैं, क्योंकि उनमे व्यवहार-सम्पादन की विलक्षण क्षमता होती है। कंकण चाहने वाला सुवर्ण पाकर ही सन्तुष्ट नहीं हो जाता है, और न घट चाहने वाला मृत्तिका से, क्योंकि द्रव्य पर्याय (विकार, रूप) के बिना मूलरूप में अनेक स्थलों पर कार्य-सम्पादन में अक्षय हो जाता है। हम मृत्तिका-पिण्ड में नहीं, घट में ही जल भर सकते हैं, तन्तु से नहीं पट से ही तन ढँकना संभव है। इस प्रकार व्यवहार-क्षेत्र में रूप की अपरिहार्यता निविवाद है।

मानव द्रव्य के अभाव में भी रूपमात्र से सन्तुष्ट हो जाता है। प्रवासी प्रणयी को व्यापक वियोग के व्याधकुल क्षणों में प्रेयसी का मनोरम चित्र ही धीरज बँधाता है। काठ का घोड़ा घास नहीं खाता है, सवार को लेकर दौड़ भी नहीं सकता है, फिर भी कोई व्यक्ति ऐसा नहीं दिखाई देता है जिसने उसे मिध्या समझ कर फेंक दिया हो। द्रव्य के अभाव में रूप का प्रेम विलक्षण है। बुद्ध और महावीर अब नहीं हैं, परन्तु उनकी पाषाण-प्रतिमाएँ विद्यमान हैं। उन प्रस्तर-प्रतिमाओं में बुद्ध और महावीर कहां हैं? उन्हें तो निर्वाण और कैंवल्य प्राप्त हो गया है। बुद्ध और महावीर तो सावयव थे, निरवयव ईश्वर की भी प्रतिमाएँ बनाई जाती हैं। ताश के पत्ते पर बादशाह के पास फींज नहीं रहती है, बीबो बच्चे नहीं देती और न गुलाम हुक्म ही बजाता है, फिर भी वे बादशाह बीबी और गुलाम हैं। जिसने मानव को पशुत्व से ऊपर उठाकर सभ्य बनाया है, जो आज तक विश्व के काने-काने में अखण्ड ज्ञानालोक प्रज्जवित्त करती आई है, बह भाषा भी कोरे रूप के व्यामोह से मुक्त नहीं रह सकी। संसार की समस्त समुन्नत भाषालिपियाँ एक स्वर से जीवन में रूप की आंनवार्यता का उद्घोष कर रही हैं। रूपहीन घ्वनियाँ ही अक्षर या वर्ण हैं, परन्तु विभिन्न लिपियों में उन निराकार वर्णों की भी पृथक्-पृथक् कित्यत आक्रतियाँ गढ़ ली गई हैं। विभिन्न भाषा-लिपियों मे एक ही ध्वनि के पृथक्-पृथक् आकार मानव की कल्पनाप्रियता का परिचय देते हैं:—

| देव नागरी | फारसी    | रोमन | तमिल |
|-----------|----------|------|------|
| ट         | <u>6</u> | T    | L    |
| प         | •        | P    | Ц    |

य तो कुछ उदाहरण है। विश्व में बहुत सी भाषाएँ हैं और उनकी अनेक लिपियां हैं। ध्विनयों की आकृति के सम्बन्ध में पर्याप्त मतभेद सबके मिध्यात्व का प्रमाण है। परन्तु इन्हीं मिध्या एवं कल्पित वर्षाकृतियों में वेद, त्रिपिटक, जैनागम, बाइबिल, कुरान प्रभृति प्रमाण ग्रन्थ लिखे गये हैं। संस्था का भी कोई आकार नहीं है, वह केवल बुद्धि का विषय है। बुद्धिबादी गणितज्ञों ने विभिन्न लिपियों में उसे भी साकार बना कर छोड़ा है:--

इन अमूर्त संस्थाओं के साथ-साथ बहुत से अमूर्त गुणों और क्रियाओं की भी आकृतियाँ बनाई गई हैं---

किसी सत् वस्तु का आकार बना लेना तो समझ में आता है, वास्तववादी गणितकों ने असत् एवं अवस्तु रूप अभाव को भी वर्तुलाकार शून्य ( o ) की आकृति प्रदान की है। अर्थशास्त्र की एक पुस्तक में यह आकृति दी गई है:—



बताइये, अर्थशास्त्रियों के अतिरिक्त आयात और निर्यात का यह आकार क्या कभी किसी और को भी दिखाई देता है ? भौगोलिक मानचित्रों में देशों, मैदानों, पर्वतों, महस्थलों, समुद्रों, निदयों और रेलवे लाइनों को रेखाओं और वर्णों के माध्यम से पढ़ाया जाता है। वस्तुतः वहाँ उनमें से एक भी वस्तु नहीं रहती है। विज्ञाने में भी रूपहीन गैसों और ऊर्जाओं को स्थूल चित्रों के द्वारा समझाने की परम्परा है।

इस प्रकार मानव में कृतिम रूपिनर्माण की प्रवृत्ति नैसर्गिक है। वह अपनी रचना में केवल मूर्त बस्तुओं के रूपों का अनुकरण ही नहीं करता, अपितु अवस्तु और अमूर्त सत्ताओं की भी काल्पिनक आकृतियाँ गढ़ लेता है। यही नहीं, अपनी इच्छा-शक्ति से किसी भी नामरूपमय द्रव्य का उससे भिन्न दूसरे द्रव्य से अमेद स्थापित करना भी मानव का स्वभावज गुण है। इस प्रक्रिया को जैनशास्त्रों में स्थापना कहते हैं। इसके लिये रूप साम्य अनिवार्य नहीं है, क्योंकि अमूर्त द्रव्यों की भी स्थापना मूर्त द्रव्यों के रूप में की जाती है। प्रायः अयथार्य ज्ञान भ्रामक होता है, परन्तु स्थापना अयथार्थ होने पर भी भ्रम से भिन्न है। भ्रम में रज्जु की प्रतीति नहीं होती है, सर्प की ही प्रतीति होती है, रथापक उसे आग्रह पूर्वक सर्प मान लेता है। जैनों ने तस्विनरूपण में स्थापना को आवश्यक निक्षेप माना है। स्थापन-प्रवृत्ति का उद्गम मनुष्य में शैशव से हो होता है। बहुधा छोटे बच्चे खेल में अपने आगे छोटी-छोटी पत्तियाँ रख लेते हैं और आपस में कहते हैं—'यह हमारा घोड़ा है, यह हमारा हाथी है और यह हमारा ऊँट हैं। बालिकाओं में गुड़ियों और गुड़ों के विवाह का खेल प्रसिद्ध है। कभी-कभी एक बालक कूद कर

अपने साथी के कन्धे पर चढ़ जाता है और उसे हाथों या कोड़ों से मार-मार कहता है—'चल रे घोड़े, चल'। छोटा बालक खुब जानता है कि यह तो हमारा साथी है, घोड़ा नहीं है, फिर भी उस पर घोड़े का आरोप करके क्षण भर पुलकित हो जाता है। कबड़ी के खेल में आप ने देखा होगा, एक दल का खिलाड़ी जब अन्य दल के किसी खिलाड़ी को छू कर भाग आता है तब छुआ हुआ व्यक्ति मृत घोषित कर दिया जाता है। यद्यपि वह साँसें लेता है, चलता-फिरता है और बात-चीत भी करता रहता है, तथापि उस जीवित को व्यावहारिक रूप में मृतक मान लिया जाता है। यही बाल-प्रवित्त विकसित होकर जीवन के विविध क्षेत्रों में हमारी घामिक, शैक्षिक, साहित्यिक और राजनैतिक गतिविधियों को पूर्णतया प्रभावित करती रहती है। नदी, पर्वत, वक्ष, नगर आदि में पवित्रता की स्थापना से तीयों का उदय होता है। मक्का, मदीना, येश्स्सलम, बोधिगया, पाना धाम, अयोध्या, मथरा आदि हमारे पवित्र स्थान हैं। वस्तुतः ये स्थान भी अन्य स्थानों के समान नितान्त भौतिक हैं; इन्हें आध्यात्मिक पवित्रता स्थापना से मिली है। मुदें को लोग छना भी पसन्द नहीं करते हैं। जो स्वयं मर गया है, वह दूसरे की मुराद क्या पूरी करेगा ? परन्तु पीरों की हिंहुयों पर बनी मजारों पर दुआएँ माँगने के लिए मेले लगते हैं, बड़ी बड़ी मनौतियाँ मानी जाती हैं। 'संग असवद' पत्थर ही तो है, प्रत्येक हजयात्री उसे क्यों चूमता है ? यह सब स्थापना के कारण होता है। स्थापना में विषयी और विषय—दोनों अमूर्त भी हो सकते हैं। निरर्थक ध्वनियों पर विविध अर्थों के आरोप इसके उदाहरण हैं। सीटी की ध्वनि अमृत है, उसके द्वारा अनेक अर्थ संकेतित होते हैं। कभी वह खेल के आरम्भ का अर्थ देती है तो कभी खेल के समापन का; और कभी दस्युओं का नायक आसम्र मंकट की सूचना सीटी बजा कर देता है तो कभी ताली बजा कर। ये सभी सांकेतिक अर्थ समदाय विशेष में पहले से स्थापित और आरोपित रहते हैं।

बीज गणित में जो घन नहीं है, उसे भी घन मान लेने की निम्निलिखित पद्धित प्रसिद्ध है—
"मान लिया मोहन के पास अ रुपये थे"।

यद्यपि अ किसी भी दशा में रुपया नहीं हो सकता है, वह केवल एक अक्षर है, परन्तु इस मिथ्या कल्पना के आधार पर बड़े-बड़े कठिन प्रश्न हल किये जाते है। भूगोल में एक बहुत बड़ा सफेद झूठ चलता है। आपने मानचित्रों के नीचे लिखा हुआ निम्नलिखित ढंग का पैमाना अवश्य देखा होगा—

# १ मिली मीटर = १०० किलो मीटर

एक मिली मीटर एक सौ किलोमीटर के बराबर कभी नहीं हो सकता है, इसे एक मूर्ख भी जानता है तो क्या भूगोल के विद्वान् प्राध्यापक नहीं जानते होंगे ? मैं समझता हूँ, वे असत्य से सत्य की ओर चल वर 'असतो मा सद् गमय' वो वैदिक प्रार्थना को चिरतार्थ करते हैं। सौ रुपये का नोट वस्तुतः काग़ज का छोटा सा टुकड़ा ही है, जिसका मूल्य कौड़ो के बराबर भी नहीं है, परन्तु स्थापना की शिक्त से उसी काग़ज के टुकड़े के बदले सौ रुपये के सामान मिल जाते हैं। स्थापना आहार्य बुद्धि का परिणाम है। मिथ्या होने पर भी उसकी उपेक्षा संभव नहीं है। दिशा को हो छे लीजिये, वह अपेक्षा-वृद्धि से उत्पन्न होती है। उसके अस्तित्व के लिये कम से कम दो वस्तुओं की सत्ता अनिवार्य होती है। हम जिसे पूर्व कहते हैं, उसे ही दूसरा पश्चिम कहता है, एक तीसरा उसी को उत्तर कहता है तो चौथा उसी को दिश्वण मानता है।

इस प्रकार दिशा की कोई निश्चित सीमा नहीं है। वह वस्तु सापेक्ष है, स्वतन्त्र नहीं; फिर मी इस अनिश्चित एवं असत् बृद्धि विकल्प की स्वीकृति के बिना व्यवहार-श्रृंखला की कई कड़ियाँ टूट जाती हैं। पारमार्थिक सत्ता की अन्य श्रद्धा से विवेक-हीन होकर व्यावहारिक सत्ता की उपेक्षा कभी नहीं करनी चाहिये। स्थापना असत् होने पर भी व्यवहार में सत्य से कम महत्त्व नहीं रखती है। जैन शास्त्रों में सत्य के दस मेद उत्लिखित हैं, जिनमें नाम, रूप और स्थापना को भी व्याव-हारिक रूप से सत्य स्वोकार किया गया है।

जो वस्तु जिस रूप में नहीं है, किसी प्रयोजन से उसे उस रूप में मान लेना स्थापना है। है। इसके म्ल में समष्टि और व्यष्टि—दोनों की इच्छायें संभव हैं। किसी द्रव्य की जिस भिन्न द्रव्य पर स्थापना की जाती है, वह उस द्रव्य का प्रतीक बन जाता है और उसमें व्यवहार सम्पादन की अपूर्व शिक उत्पन्न हो जाती है। मंगल का कोई आकार नहीं है, फिर भी रसाल पल्लब, दिध, दूर्वा हरिद्रा, पुष्प, अक्षत, सिन्दूर, नैवेद्य, गोरोचन, कस्तूरी आदि मंगल प्रतीक हैं, क्योंकि उनमें मंगल स्थापना है। श्रद्धेय के गले में पुष्पमाला डाल देने पर उसे क्या मिल जाता है? उसकी अपेक्षा पेट भर लड्डू खिला देने पर अधिक तृप्ति संभव है। परन्तु नहीं, पुष्प हमारी श्रद्धा भिक्त, पूजा, निष्ठा और प्रतिष्ठा का कोमल प्रतीक है। मले ही पुष्प-माला पहनने से पेट न भरे, परन्तु हृदय कृतज्ञता से अवस्य अभिभूत हो उठता है। पुष्पों में भी मंगल-स्थापना सर्वत्र नहीं है। कोंहड़ा, लोकी, बेगन और तरोई प्रभृति वनस्पतियों के पुष्पों को मांगल्य नही माना गया है। स्वस्तिक चिह्न और चतुष्क में कीन सा मंगल मूर्तिमान् होकर बैठा है परन्तु प्रत्येक शुभ कार्य में इनकी रचना की जाती है। काले झंडे का अर्थ किसी का अपमान नहीं है, लाल झंडी का अर्थ ट्रेन का रकना नहीं है और हरी झंडी का अर्थ ट्रेन का चलना नहीं है, परन्तु काला झंडा दिखाने वालों पर लाठी चार्ज होता है, लाल झंडी दिखाने पर ट्रेन रुक जाती है और हरी झंडी दिखाने पर चलने लगती है। हम राष्ट्रध्वज को झुककर प्रणाम करते हैं। वह एक साधारण वस्त्र होने पर भी राष्ट्रीय ऐक्य और प्रतिष्ठा का प्रतीक है। प्राचीन काल में पंचायतों के पंचों के पास कौन सी सेना रहती थी ? एक साधारण और निबंल मनुष्य भी दण्डाधिकारी का प्रतीक बनकर जो भी दण्ड दे देता था, वही सबको स्वीकार्य होता था। रामलीला और नाटक में न तो सचमुच सीताहरण होता है और न राम विलाप ही करते हैं। हरण भी कल्पित है और विलाप भी कल्पित है, दर्शक इस तथ्य को जानता भी है, परन्तु उसकी आँखें सजल हो उठती हैं। यह है प्रतीक की महिमा। साहित्य में अन्योक्ति और रूपकातिशयोक्ति अलंकारों के आधार प्रतीक ही हैं। ऋग्वेद का 'द्वा सुपर्णा सयुजा सखाया समानं वृक्षं परिषस्वजाते' इत्यादि मन्त्र प्रतीकों की अपरिहार्यता का प्रमाण है । सुपणं पक्षी का अभिधान है और वृक्ष पेड़ का । मन्त्र में ये शब्द जीव, परमातमा और जगत् के प्रत्यायक हैं । सन्त कबीर ने "सौच बराबर तप नहीं, झूठ बराबर पाप' कह कर सत्य को सर्वश्रेष्ठ तप और झूठ को सर्वश्रेष्ठ पाप घोषित किया था, परन्तु व्यवहार में असत् प्रतीकों की परिधि को वे भी नहीं लीघ पाये---

१. दशविषः खलु सत्य सद्भावः —नाम-रूप-स्थापना-प्रतीत्य-संवृति-संयोजना-जनपद-देश-भाव-समयसत्यभेदेन । षट्खण्डागम—( धवला ) सन्तपरूचणानुयोगद्वार, १।१।२, पृ॰ ११७ ।

लगी समुन्दर आगि, नदियाँ जरि कोइला भई। कहै कबीरा जागि, मछली रूखें चढि गई।।

इस सोरठे में यथायं दृष्टि से बिल्कुल मिथ्या और असंभव बात कही गई है। समुद्र में आग कभी नहीं लग सकती है। यदि लग भी जाये तो उसी को जलायेगी। यहाँ तो आग लगी है समुद्र में और जलकर कोयला हो रही हैं नदियाँ। क्या नदियाँ कोई काष्ट्र हैं जो जलकर कोयला हो जायेगी; भाप भले हो जाये। इस पर भी आख्य दें स्थिये, जिस विचित्र आग ने समुद्र में लगकर नदियों को भी जला डाला, वही अपने ईंधन वृक्षों को बिल्कुल नहीं जला सकीं, तभी तो बची हुई मछलियां उन पर चढ़ गईँ। प्रतीकों की शक्ति को स्वीकार किये बिना यह सोरठा उन्मत्त प्रलाप बन जायेगा।

जैसे मूल के कट जाने पर वृक्षों की हरियाली चली जाती है वैसे ही स्थापना समाप्त हो जाने पर प्रतीकों की शक्ति भी समाप्त हो जाती है। गाँव का एक साधारण व्यक्ति जिस स्थापना की शक्ति से कुछ दिनों के लिये राष्ट्रपति और प्रधान मन्त्री के रूप में महत्त्व एवं ऐश्वयं का प्रतीक बन जाता है, उसी के अभाव में 'पृनर्म्' धको भव' की लोकोक्ति को चरितार्थं करने लगता है।

जीवन में कोई भी क्षेत्र ऐसा नहीं है जहाँ नाम, रूप, स्थापना और प्रतीक का अधिकार न हो। किसी क्षेत्र में वे प्रतिषिद्ध नहीं हैं। वहीं भी उनके विरोध का स्वर नहीं सुनाई देता है। केवल उपासना में पता नहीं क्यों कुछ लोग प्रतीक (प्रतिमा) का विरोध करते हैं। आश्चर्य है, कल्पित नाम स्वीकार करने में किसी को भी आपत्ति नहीं है निराकार वर्णों, गुणों, क्रियाओं और संख्याओं की कल्पित आकृतियाँ गढ़ लेने पर कोई पाप नहीं लगता है, गणिन और भूगोल में असत्य बातों को कहते जिह्ना कट कर नहीं गिर जातो, मूल्यहीन कागज के दुकड़े को बहुम्ल्य मान लेने पर भी बुद्धि का दिवाला नहीं निकलता, केवल आराध्य की प्रतिमा बना लेने पर हम अपराधी हो जाते हैं।

> —हो० त्रि० इण्टर कालेज, टाँडा, फैंजाबाद ( उ० प्र० )

# दशरूपक और नाट्यदर्पण में रस-स्वरूप एवं निष्पत्ति : एक तुलनात्मक विवेचन

काको अञ्जूम सैफ्रो

'मुञ्ज महीरा गोष्ठी वैदग्ध्य भाजा' के उद्घोषकर्ता आचार्य धनस्त्रय का दशरूपक और 'त्रैविध वेदिनों' जैसे विशेषण के प्रयोगकर्ता जैनाचार्य रामचन्द्र-गुणचन्द्र द्वारा सम्मिलितरूपेण विरचित नाट्यदर्पण भारतीय नाट्य परम्परा में आचार्य भरत के नाट्यशास्त्र के प्रशाद् अपना महत्त्वपूर्ण स्थान रखते हैं। रस-स्वरूप एव निष्पत्ति के सम्बंध में इन ग्रन्थों में प्रतिपादित विचार परम्परागत विचार-सर्रणि से पर्याप्त मिन्न प्रतीत होते हैं। अतः इनका अध्ययन ज्ञान और जिज्ञासा की दृष्टि से उपादेय प्रतीत होता है। दोनों ग्रन्थकारों के मन्तव्यों के पूर्ण स्पष्टीकरण और उनके प्रति न्याय की दृष्टि से यह आवश्यक तथा उचित प्रतीत होता है कि प्रथम उनके मन्तव्यों को पृथक्-पृथक कर तत्पश्चात् उनका पारस्परिक तुलनात्मक विवेचन प्रस्तुत किया जाये।

दशरूपक में रस-स्वरूप एवं निष्पत्ति:— धनस्त्रय दशरूपक के चतुर्थ प्रकाश में रस-विषयक विवेचन करते हैं। उनके अनुसार सामाजिक के चित्त में स्थित 'रित' आदि भाव ही 'विमाव' आदि के माध्यम से आस्वाद्य होकर श्रुगार आदि रस-रूप को प्राप्त होते हैं' । उनका मन्तव्य है कि रस वाक्याधंरूप होता है। जिस प्रकार वाच्य अथवा प्रकरण आदि के द्वारा बुद्धिस्थ किया ही कारकों से अन्वित होकर वाक्याधं होती है, उसी प्रकार 'विभाव' आदि से युक्त होकर 'स्थायी भाव' भी वाक्याधंरूप होता है ।

वैयाकरणों के अनुसार वाक्य में किया की प्रधानता होती है क्योंकि कारकों से युक्त किया ही वाक्यार्थ का आधार होती है। श्रोता अथवा पाठक को किया-ज्ञान दो प्रकार से सम्भव है—प्रथम, इसके प्रत्यक्षरूपेण शब्दशः कथन द्वारा। यथा—'गामभ्याज' आदि वाक्य में 'अभ्याज' के रूप में कियापद का शब्दशः कथन किया गया है। द्वितीय, श्रोता अथवा पाठक प्रस्तुत प्रकरण आदि के आधार पर कियापद का स्वयं अध्याहार कर रोता है। यथा—द्वारं द्वारम्' आदि वाक्यों में प्रकरण के अनुरूप 'पिथेहि' आदि उपयुक्त किया का स्वयं अध्याहार कर रिया जाता है ।

१. आविष्कृतं मुझमहीरा गोष्टी वैदग्ध्य भाजा दशरूपमेतत् । ४।८६ दशः ।

२. त्रेविषवेदिनोऽप्यस्मे ततो नित्थं कृतस्पृहाः ॥ ना॰ द॰ का प्रारम्भिक क्लोकांश ।

३ विभावेरनुभावेश्च सास्विकैव्यंभिचारिभिः। आनीयमानः स्वाद्यत्वं स्थायीभावो रसः स्मृतः ॥ ४।१ दश् ०।

४. वाच्या प्रकरणादिम्यो बुद्धिस्था वा यथा क्रिया। वाक्यार्थः कारकैर्युक्ता स्थायीभावस्तवेतरैः ॥ ४।३७ पूर्वोक्त ।

५. धनिक-वृत्ति ( दश० ) पू० ३३३ ।

उपर्युक्त लौकिक उदाहरण के सदृश ऐसी ही व्यवस्था काव्य में भी होती है। उसमें भी कहीं 'प्रीत्ये नवोदा प्रिया'''' आदि के समान स्वशब्दीपादानपूर्वक 'रित' आदि स्थायी भावों का प्रत्यक्षतः कथन कर दिया जाता है। कहीं स्थायीभाववाचक शब्दों का प्रयोग न करके भी अप्रत्यक्षरूपेण उसका कथन कर दिया जाता है। स्थायीभाव का परोक्ष रूप में कथन भी दो रूपों में सम्भव है। कहीं प्रकरण आदि के द्वारा श्रोता अथवा पाठक को इसका ज्ञान हो जाता है और कहीं अविनाभाव रूप में सम्बद्ध 'विभाव' आदि के कथन से यह ज्ञात हो जाता है, क्योंकि सहृदय सामाजिक इस तथ्य से पूर्णतः भिज्ञ होता है कि अमुक 'विशिष्ट विभाग' अमुक स्थायीभाव के साथ निश्चित रूप से रहते हैं। उपर्युक्त किसी भी रूप से ज्ञात 'स्थायीभाव' काव्य में विणित विविध 'विभाव' आदि से परिपृष्ट होकर 'रस' कहा जाता है'।

अतः स्पष्ट है कि धनक्षय के अनुसार लौकिक वाक्य, वाक्यार्थ और 'विभाव' आदि एवं 'रस' में पूर्ण साम्य है। वाक्य में स्थित 'रित' आदि क्रियापद-स्थानीय हैं, 'विभाव' आदि कारकपद-स्थानीय हैं और 'रस' वाक्यार्थ रूप है। इससे यह तथ्य भी स्पष्टरूपेण घ्वनित हो जाता है कि धनक्षय रस एवं काव्य में व्यक्ष्य-व्यक्षकभाव सम्बन्ध को स्वीकार नहीं करते हैं तथा रस-निष्पत्ति के प्रसङ्ग में व्यक्षनावृत्ति भी उनको अस्वीकार्य ही है।

वस्तुतः कुमारिलभट्ट के समर्थक मीमांसकों के अनुसार पदार्थ और वाक्यार्थ परस्पर भिन्न वस्तुए हैं, क्योंकि वाक्यार्थ वाक्य में स्थित विविध पदों के अर्थों का समूह मात्र न होकर उससे सर्वधा भिन्न एवं नवीन वस्तु है। वाक्य में स्थित पद अभिषा आदि के माध्यम से परस्पर असम्बद्ध रूप में अपने अर्थों का बोधमात्र करा देते हैं, क्योंकि वे स्वार्थ बोध-मात्र की सामर्थ्य से युक्त होते हैं। अर्थों के परस्पर अन्वय की सामर्थ्य का उनमे अभाव होता है। बाद में परस्पर असम्बद्ध रूप में अभिहित इन अर्थों का तात्पर्यवृत्ति के द्वारा वाक्यार्थ के रूप में परस्पर अन्वय अथवा संसर्ग होता है। बतः माट्टमोमांसकों के अनुसार वाक्यार्थ-बोध तात्पर्यवृत्ति द्वारा ही समभव है।

धनस्रय जब रस को वाक्यार्थ-स्थानीय कहते है, तब अत्रत्यक्ष रूपेण उनका यही मन्तव्य प्रकट होता है कि रस तात्पर्यवृत्ति का विषय है, व्यक्षनावृत्ति का नहीं।

धनस्त्रय के व्याख्याकार धनिक के अनुसार यहाँ इस शक्का के लिये कोई स्थान नहीं है कि जब विभाव आदि पदार्थ ही नहीं हैं, तब रस किस प्रकार वाक्यार्थ हो सकता है, क्योंकि तात्पर्यशक्ति का पर्यवसान कार्य में होता है पौरुषेय और अपौरुषेय समस्त वाक्य कार्यपरक ही होते हैं। कार्य के अभाव में उन्मत्त व्यक्ति के बाक्य के सदृश इनकी अनुपादेयता स्वयंसिद्ध ही है। काव्यशब्दों की प्रवृत्ति का विषय विभाव आदि हैं और इनका प्रयोजन निरितशय सुखास्वाद है। यह अन्वय-व्यितरेक के आधार पर ज्ञात होता है। विभाव आदि से संश्लिष्ट स्थायी भाव की इस अलीकिक सुखास्वाद में निमित्तभूतता होती है। अतः तात्पर्यशक्ति का पर्यवसान काव्य-शब्दों के प्रयोजन रूप अलीकिक आनन्दानुभूति अर्थात् विविध रसों में होता है। रसानुभूति की इस प्रक्रिया में

१. पूर्वोक्त पु० १३३-३३४।

२. न चाऽपदार्थस्य वाक्यार्थंत्वं नास्तीति वाच्यम् । कार्यपर्यवसायित्वासात्पर्यशक्तेः । धनिक-वृत्ति (दश०) प् ०३१४।

'विकान' आदि पदार्थ स्थानीय हैं और उनसे संसूष्ट 'रित' आदि स्थायीभाव वाक्यार्थ स्थानीय। अतः यह 'विभाव' आदि काव्य-वाक्य के पदार्थ और वाक्यार्थ ही हैं।

काव्यार्यं के साथ सम्भेद के कारण आत्मानन्द से उत्पन्न स्वाद ही रस कहलाता है। कि काव्य-शब्दों के माध्यम से राम आदि के व्यक्तिगत वैशिष्ट्य का वर्णन नहीं करता, अपितु निजी विशेषताओं से रहित उनकी उदात्त आदि अवस्थाओं का कथन ही उसकी अभिन्नेत होता है। अतः राम आदि सामान्य आश्रय मात्र होते हैं। भूतकालिक राम आदि से उनका कोई सम्बन्ध नहीं होता है, क्योंकि काव्य में अपनी व्यक्तिगत विशेषताओं का परित्याग कर वह सामान्य रूप में ही उपस्थित होते हैं। किव सामान्य आश्रय के रूप में इतिहास आदि को आधार बनाकर अपनी उवरा कल्पना-शक्ति से उनके भावों एवं कार्यों की उद्भावना कर चरित्र-चित्रण कर देता है।

'रित' आदि भाव रिसक के चित्त में वासनारूप में स्थित होते हैं। राम एवं सीता आदि के रूप में काव्यगत विभाव आदि 'रित' आदि को भावित कर देते हैं और तब रिसक स्वगत स्थायी-भाव आदि का ही रसके रूप में आस्यादन करता है । अतः धनझय के अनुसार रस एवं काव्य में भाव्य-भावक सम्बन्ध होता है, वाङ्ग्य-व्यञ्जकभाव सम्बन्ध नहीं। वह स्वयं रस-स्वरूप एवं प्रक्रिया का उपसंहार करते हुए कहते हैं कि विभाव, सक्षारो एवं अनुभाव नामक ग्रन्थ क्रमणः चन्द्रमा, निर्वद एवं रोमाझ आदि पदार्थों के द्वारा भावित स्थायोभाव ही 'रस' है और उसका ही रिसक के द्वारा आस्यादन किया जाता है ।

धनञ्जय इस आस्वादन का स्पष्टीकरण लौकिक उदाहरण के द्वारा करते हैं। उनके अनुसार जिस प्रकार मिट्टी से निर्मित निर्जीव हाथी आदि के साथ कीडारत बालक अपने ही 'उस्साह' का आस्वादन करता है, उसी प्रकार श्रोता आदि भी अर्जुन आदि पात्रों के माध्यम से स्वस्थ 'उत्साह' आदि स्थायी भाव का ही आस्वादन करता है ।

धनक्षय के अनुसार आत्मानन्द से समृद्भूत रस की चार अवस्थाएँ होती हैं—चिल का विकास, विस्तार, क्षोभ एवं विक्षेप। यह चिल-विकास आदि क्रमशः श्रुङ्कार, वीर, बीभत्स एवं रौद्र रसों में होता है। यही अवस्थाएँ क्रमशः हास्य, अद्भुत, भयानक एवं करण रसों में भी होती

- १. पूर्वीक्त पु॰ ३३४-३३५।
- २. स्वादः काव्यार्थं सम्भेदादात्मानन्दसमुद्भवः । ४।४३ दश् ।
- श्रीरोदात्ताद्यवस्थानां रामादिः प्रतिपादकः।
   विभावयतिरत्यादीन्स्वदन्तेरिसकस्य ते ॥
   ता एव च परित्यक्तविशेषा रस हेतवः। ४।४०-४१, दश०।
- ४ पदार्थेरिन्दुनिर्वेद रोमाञ्चादिस्वरूपकैः । काव्याद्विभावसञ्चार्यनुभाव प्रस्थतां गतैः ॥ भावतः स्वदते स्यायी रसः स परिकीर्तितः ॥ ४।४६,४७ पूर्वोकः ।
- ५. क्रीडतां मृत्मयैर्यद्वद् बालानां द्विरदादिभिः ॥ स्वोत्साहः स्वदते तद्वच्छोत्णामर्जुनादिभिः । ४१४१-४२ पूर्वोकः ।

हैं। इसी कारण हास्य बादि को कमशः श्रुङ्कार आदि से उत्पन्न वह दिया जाता है। बस्तुतः जिल्ल-सम्भेद की अपेक्षा से ही यहाँ श्रुङ्कार आदि को हेतु तथा हास्य आदि को हेतुमान कहा गया है, कार्य-कारण-माव के अभिप्राय से नहीं।

ताट्यवर्षंण में रस-स्वरूप एवं निष्पत्ति:—आचार्य हेमचन्द्र के शिष्य रामचन्द्र-गुणचन्द्र ने विभाव एवं व्यभिचारी भावों के द्वारा पूर्ण उत्कर्ष प्राप्त और स्पष्ट अनुभावों द्वारा निश्चित स्थायी-भाव को सुख-दु:खात्मक रस कहा है। स्थायी भाव के छोक-सिद्ध कार्य, हेतु और सञ्चारियों को काव्य में कमशः अनुभाव, विभाव, और व्यभिचारी कहा जाता है। काव्य में परस्थ रस की प्रतिपत्ति होती है और यह चित्तधर्म रूप होने एवं चित्तधर्म के अतीन्द्रिय होने के कारण प्रत्यक्ष नही होती है। अतः परस्थ रस की यह परोक्ष प्रतीति उसके नान्तरीयक अर्थात् अविनाभूत कार्यंखप अनुभावों के माध्यम से ही होती है।

रामचन्द्र-गुणचन्द्र के अनुसार सामाजिकों के मनोरङ्जन के लिये अनुकार्यगत विभाव आदि के अनुकरण में प्रवृत्त नट में रसाभाव होने पर भी स्तम्भ आदि अनुभावों की प्राप्तिवश यह आशस्त्रा व्यर्थ है कि यह रस के नान्तरीयक नहीं होते। वस्तुतः नटगत अनुभाव सामाजिकस्थ रस के जनक होने से उसके कारण ही होते हैं, कार्य नहीं। सामाजिकगत अनुभावों को ही तद्गत रस का बोधक होने से कार्य कहा जायेगा।

वास्तव में लौकिक जीवन में स्त्री, पुरुष एवं नट और काव्यगत रोमाश्च आदि अनुभाव सामाजिक में रस के जनक होने से विभाव ही होते हैं तथा इसके विपरीत प्रेक्षक, श्रोता एव अनु-सन्धाता में स्थित होने पर इनको अनुभाव ही कहा जायेगा, क्योंकि तब यह प्रेक्षक आदि में स्थित रस के नान्तरोयक होंगे। <sup>६</sup>

रस-परिभाषा के अवसर पर कथित 'व्यभिचारी' शब्द से रामचन्द्र-गुणचन्द्र का आशय सामाजिकगत व्यभिचारी भावों से है, अनुकार्य या अनुकर्तागत व्यभिचारियों से नही। उस के

१. पूर्वोक्त ४।४३-४५।

२. हेतु हेतुमद्भाव एव सम्मेदापेक्षा दर्शितो न कार्यकारणभावाभिप्रायेण तेषां कारणान्तरजन्यत्वात् । धनिक-वृत्ति (दश॰) पृ॰ ३४९ ।

३. ना० द० ३।८।

४. इह तावत् सर्वलोक प्रसिद्धा परस्थस्य रसस्य प्रतिपत्तिः । सा च न प्रत्यक्षा, चेतोधर्माणामतीन्द्रियत्वात्, तस्मात् परोक्षा एव । परोक्षा च प्रतिपत्तिरविनामृताद् वस्त्वन्तरात् । अत्र च रसे अन्यस्य वस्त्वन्तरस्या- सम्भवात् कार्यमेवाविना कृतम् । विवृत्ति, ना० द० पृ० १४२ ।

५. परगत विभावाद्यनुक्रियायां च पररञ्जनार्थं प्रवृत्तस्य नटस्य रसाभावेऽपि स्तम्भस्वेदादयो भवन्तीति । नैषां रसान्तरीयकत्वमाशङ्कृतीयम् । तेषां परगत रसजनकत्वेनाकार्यत्वात्, नटगता हि स्तम्भादयो प्रेक्षकगत्तरसाना कारणम्, प्रेक्षकगतास्तु कार्याणि । पूर्वोक्त प० १४२ ।

रोमाञ्चादयभ्र ये स्त्री-पुंस-नट-काव्यस्थास्ते परेषां रसंजनकत्वात् विभावसध्यवितः । प्रेक्षकश्रोत्रनुसन्धात्रावि
स्थितास्तु रसस्य कार्याणि सन्तो व्यवस्थापकाः । विवृत्ति , पूर्वोक्त पृ० १४२ ।

७. अत्र च रत्यादेविभावैराविर्भूतस्य पोषकारिको व्यभिवारिको रसिकगता एव ग्राह्माः । पूर्वोक्त पु ० १४३ ।

पोषक इन व्यक्तिकारीभावों के अभाव में रसास्वाद असम्भव है। नाट्यदर्गण के अनुसार स्त्री-जिन्ता-रूप व्यक्तिवारी के अभाव में मृह्कुर, धृति के अभाव में हास्य, विषाद के अभाव में करण, अमर्ष के अभाव में रीव्र, हर्ष के अभाव में बीर, जास के अभाव में भय, राष्ट्रा के अभाव में बीमस्स, औरसुक्य के अभाव अद्भुत और निवेंद के अभाव में शान्त रस का प्रावुर्भाव असम्भव है। अन्यक्र अथवा विरक्ष चित्त वाले व्यक्ति को वाक्यार्थ-बोध अथवा स्त्री आदि के दर्शन होने पर भी इनके अभाव में रसास्वाद नहीं होता है। इनके अस्यन्त सूक्ष्म अथवा शीझतापूर्वक चटित होने के कारण ही इनका यत्र-तत्र अभाव-सा दृष्टिगोचर होता है। वस्तुतः अनुकार्य एवं अनुकर्तागत व्यभिवारी तो सामाजिक के रसोदबोधन में हेतुमृत होने से विभाव ही स्वीकार किये जायेंगे।

रामचन्द्र-गुणचन्द्र रस की द्विषिष स्थिति को स्वीकार करते हैं—प्रथम, लोकगत रस और द्वितीय, काब्यगत रस । नियत विषयत्व और सामान्य विषयत्व मेद से यह लौकिक रसास्वाद पुनः दो प्रकार का होता है। नियत विषयत्व आस्वाद व्यक्तिविशेष तक सीमित होता है, क्योंकि इसमें लोक में वास्तविक रूप में स्थित सीता एवं राम आदि विभाव व्यक्तिविशेष में ही स्थित 'रित' आदि रूप स्थायीभाव को ही रसरूप में परिपुष्ट करते हैं। जब इन विभावों के द्वारा सामान्य रूप में अनेक व्यक्तियों के 'रित' आदि स्थायीभावों का रसरूप में पोषण होता है, तब यह रसास्वाद व्यक्ति विशेष से सम्बद्ध न होने के कारण सामान्य विषयत्व कहलाता है। रामचन्द्र-गुणचन्द्र के अनुसार युवक के द्वारा रागवती युवती का आश्रय लेकर तत्सम्बद्ध अपनी 'रित' का श्रुष्ट्रार' के रूप में आस्वादन नियताविषयत्व है तो दूसरे में अनुरक्त विनता का आश्रय लेकर सामान्य विषय 'रित' का उपचय सामान्य विषयत्व है। इसी प्रकार बन्चु शोक से खिन्न एवं रोती हुई युवती को देखकर सामान्य विषयक करूण रसास्वाद ही होता है। उनका स्पष्ट विचार है कि अन्य रसों के सम्बन्ध में भी विशेष एवं सामान्य विषयत्व द्रष्टव्य है।

काव्यगत रस विशेष और सामान्य विषय-विभाग से रहित होता है। काव्य के द्वारा मात्र सामान्य रूप में रसोद्बोध होता है; क्योंकि काव्य एवं अभिनय के द्वारा अविद्यमान होने पर भी विद्यमान के सदृश प्रतीत कराये गये 'विभाव' श्रोता, अनुसन्धाता और प्रेक्षक के 'स्थायीभाव' को सामान्यरूपेण ही रसरूप में उद्बुद्ध करते हैं। 3

नियत विषयत्व और सामान्य विषयत्व के अतिरिक्त रामचन्द्र-गुणचन्द्र लोकगत और काव्य-गत रस की दो अन्य विशेषताओं का भी उल्लेख करते हैं। उनके अनुसार लोकगत रस स्वगत और

१. विवृत्ति, ना॰ द० पु० १४३।

२. यत्र विभावाः परमार्थेन सन्तः प्रतिनियत विषयमेव स्थायिनं रसत्वमापादयन्ति । तत्र नियत विषयोस्लेखी रसास्वाद प्रत्ययः । युवा हि रागवनीं युवितमवलम्ब्य तद्विषयामेव रित श्रृङ्कारतयाऽऽस्वादयित । यत्र तु परानुरक्तां विनतामवलम्ब्य सामान्यविषया रितरूपचयमुपैति, तत्र न नियतविषयः श्रृङ्काररसास्वादः, विभावानां सामान्यविषये स्थाय्यानिर्भावकत्वात् । बन्धुतोकाती च स्दतीं स्त्रियमवलोक्य सामान्यविषय एव करुणरसास्वादः । एवमन्येष्विप रसेषु विशेष-सामान्यविषयस्वं द्रष्टब्यम् । पूर्वोक्त पृ० १४२ ।

३. ये पुनरपरमार्थंसन्तोऽपि काव्याभिनयाम्यां सन्त इवोपनीता विभावास्ते श्रीत्रनुसन्धातृत्रेक्षकाणां सामान्य-विषयमेव स्थायिनं रसत्वमापादयन्ति । अत्र च विषयविभागानपेक्षी रसास्वाद प्रत्ययः । पूर्वोक्त पृ० १४२-१४३ ।

श्रम्बद्ध होता है तथा काष्ट्यगत रस परगत और परोक्ष होता है। वस्तुतः नाट्यदर्पण का प्रस्तुत स्थल कि ज्ञित्त वस्पष्ट-सा है। रामचन्द्र-गुणचन्द्र यहाँ लोक, नट, काव्य के श्रोता, अनुसन्धाता और प्रेक्षक के रूप में रस के ५ आधारों का उल्लेख कर उनकी स्व-परता और प्रत्यक्ष-परोक्षता का निर्देश करते हैं। दोनों के मध्य स्पष्ट विभाजन उनके द्वारा नहीं किया गया। आचार्य विश्वेश्वर इनमें प्रथम ४ के रसास्वाद को स्वगत एवं प्रत्यक्ष कहते हैं तथा अन्तिम 'प्रेक्षक' को द्वितीय वर्ग में रखते हैं। इं० रमाकान्त त्रिपाठी ने भी आचार्य विश्वेश्वर का हो अनुसरण किया है। वस्तुतः उनका यह दृष्टिकोण अनुचित प्रतीत होता है। रामचन्द्र-गुणचन्द्र का अभिप्राय यहाँ लोकगत और काव्यगत रसास्वाद है। डॉ० ऋषि कुमार चतुर्वेदी का भी यही दृष्टिकोण है।

तृतीय विशेषता के अनुसार लोकगत रस स्पष्ट तथा काव्यगत रस ध्यामल (अस्पष्ट) होता है। लोक में स्त्री-पुरुष आदि विभावों के वास्तविक एवं स्पष्ट होने के कारण रस एवं उससे उत्पन्न अनुभाव और व्यभिचारी भाव भी स्पष्ट होते हैं। काव्य में प्रदिश्तित विभावों के अवास्तविक होने के कारण रस के सदृश ही व्यभिचारी एवं अनुभाव भी अस्पष्ट होते हैं और इस अस्पष्टता के आधार पर ही प्रेक्षक आदिगत रस लोकोत्तर कहा जाता है।

अब प्रश्न उठता है कि सामाजिक को रसास्वाद किस प्रकार होता है? रामचन्द्र-गुणचन्द्र के अनुसार अनुकर्ता द्वारा अनुकार्य को न देखे जाने पर भी किव-निबद्ध राम आदि के चिरत्र को पढ़कर एवं अत्यन्त अभ्यास के द्वारा स्वयं देखा-सा स्वीकार करके अभिनय के समय नट को यह अध्यवसाय हो जाता है कि स्वयं साक्षात् दृष्ट राम आदि का अनुमान कर मैं अनुकरण कर रहा हूँ। वस्तुतः अनुकर्ता राम का नहीं अपितु छोक व्यवहार का अनुकरण करता है; क्योंकि स्वयं प्रसन्न होने पर भी राम आदि के रोने पर वह रोता है और स्वयं खिन्न होने पर भी राम आदि के प्रसन्न होने पर वह प्रसन्न होता एवं हैंसता है।

प्रेक्षक भी राम आदि विषयक शब्द-संकेतों के श्रवण और अत्यन्त हृदय संगीत के कारण विवश हो जाता है तथा स्वरूप, देश एवं काल का भेद होने एवं अनुकर्ता के अनुकार्य न होने पर

१. तदेवं स्व-परयोः प्रत्यक्ष-परोक्षाम्यां गमः सुख-दुःखात्मा लोकस्य नटस्य काव्यश्रीत्रनुसन्धात्रोः प्रेक्षकस्य च रसः । पूर्वोक्त प्० १४३ ।

२. हि॰ ना० द० पृ० ३०१।

३. संस्कृत-नाट्य-सिद्धान्त पृ० १५६।

४. रस-सिद्धान्त, डॉ॰ ऋषि कुमार चतुर्वेदी, पृ० १२४।

६. रामादेरनुकार्यस्य नटेन प्रेक्षकैर्वा स्वयमदृष्टत्वात् । अनुकर्ता ह्यनुकार्यभदृष्ट्वा नानु कर्तुमलम् । प्रेक्षकोऽपि चादृष्टानुकार्यो नानु कर्तुरनुकर्तृत्वमनुमन्यते । तद्यं नटो रामादेरचिरतं कविनिबद्धमधीत्यात्यन्ताम्यासवशतः स्वयं दृष्टमनुमन्यमानोऽनुकरोमीत्यध्यवस्यति, परमार्थस्तु लोकव्यवहारमेवायमनुवर्तते । प्रहृष्टोऽपि हि रामेण रुदिते रोदिति, न तु हसति । विषण्णोऽपि च हसिते हसति न तु रोदितीत्यादि । पूर्वोक्त पृ० १६७ ।

भी आंगिक आदि चतुर्विष अभिनय के कारण मूल स्वरूप के आच्छादित हो जाने से तबाभूत-से अनुकर्ता में अनुकारी राम आदि का अध्यवसाय कर छेता है। इस अध्यवसाय के कारण ही वह राम आदि की सुक्ष-दु:खारमक अवस्थाओं में तन्मय हो जाता है।

कि जिकास्टर्सी ऋषियों के ज्ञान के द्वारा निश्चयपूर्वक राम आदि का नाटक आदि में निवन्धन करते हैं। मृनियों के प्रति विश्वास के कारण सामान्यजन किव-निवन्धित उन चिर्जों में भी विश्वास कर लेते हैं। अतः प्रेक्षकों द्वारा किव निवद्ध रूप में नट का दर्शन साक्षात् अनुकार्य राम आदि का दर्शन ही होता है। वस्तुतः वस्तु-स्वरूप के सम्बन्ध में चर्म-चक्षुओं से देखने वाले सामान्य जन तो भ्रान्त हो सकते हैं, ज्ञान-दृशा ऋषि नहीं। इसिलये साक्षात् दर्शन से भी अधिक जाने गये मृनि-ज्ञान द्वारा दृष्ट अर्थ का वास्तिवक रूप में अनुकरण करने वाले नट का निराकरण करने में दुविदग्ध बुद्धि प्रेक्षक असमर्थ होते हैं। उन्होंने राम आदि को देखा हो अध्वा न देखा हो, परन्तु नट में उन्हें रामादि का अध्यवसाय हो ही जाता है। इसके विपरीत रामादि की अवास्त-विकता का ज्ञान होने पर वह रामादि की सुख-दुःख पूर्ण अवस्थाओं में तन्मय नहीं हो सकते हैं। नट में राम आदि का अध्यवसाय रूप भ्रान्ति से भी प्रेक्षक में श्रुङ्गार आदि रसों का उन्मेष होता है; क्योंकि स्वप्न में कामिनी, वैरो एवं चोर आदि को देखने वाले एवं रस के चर्मोत्कर्ष को प्राप्त पृथ्य में भी स्तम्भ आदि अनुभाव देखे जाते हैं। अतः प्रेक्षक की रसानुभूति में इस तर्क को अस्वोकार नहीं किया जा सकना है।

काव्य में वर्णित सीता के प्रति राम के श्रुङ्गार का नट द्वारा अनुकरण किये जाने पर सामाजिकों में सीता विषयक श्रुङ्गार का समुल्लास नहीं होता है। काव्य में सीता आदि के द्वारा अपने विशिष्ट स्वरूप का परित्याग कर दिये जाने के कारण सामाजिकों को यह रसास्वाद सामान्य स्त्री विषयक ही होता है। काव्य की यह प्रकृति लोक से सर्वंथा भिन्न है। काव्य के सदृश लोक में भी यदि सीता आदि विभाव विद्यमान न हों तब भी एतद्विषयक स्मृति के आधार पर नियत-विषयक रसास्वाद ही होता है, सामान्य विषयक नहीं। सामान्य रूप में होने वाला यह रसास्वाद परस्पर बाधक नहीं होता है। र

परस्पर तुलता और आक्रोचना :—धनञ्जय मूलतः रस-प्रिक्त्या का व्याख्यान करते हैं और इसी प्रवाह में यत्र-तत्र प्रयुक्त शब्दों के माध्यम से अप्रत्यक्षरूपेण उनके रसस्वरूप विषयक वृष्टिकोण का भी किञ्चित् आभास हो जाता है। इसके विपरीत रामचन्द्र-गुणचन्द्र रस-स्वरूप एवं प्रक्रिया

१. प्रेक्षकोऽपि रामादिशब्दसंकेत श्रवणादित हृदयसंगीतकाहितवैवश्याच्च स्वरूप-देश-कालभेदेन तथाभूतेष्व-प्यभिनय चतुष्ठ्याच्छादनान् तथाभूतेष्विव नटेषु रामादीनाघ्यवस्यति । अतएव तासु-तासु सुख-दुःखरूपासु रामाद्यवस्थासु तन्मयी भवति । पूर्वोक्त प० १६७ ।

२. विवृत्ति, ना० द० पृ० १६७-६८।

इ. न हि रामस्य सीतायां श्रुङ्गारेऽनुक्रियमाणे सामाजिकस्य सीताविषयः श्रुङ्गारः समुल्लसित, अपितु सामान्यस्त्रीविषयः । नियतविषयस्मरणादिना स्थायिनः प्रतिनियत विषयतायां तु प्रतिनियतिविषय एव रसास्त्रादः । तथा परमार्थसतामभिनयकाव्यापितानां न विभावानां बहुसाघारणत्वाद् य एकस्य रसास्त्रादः सोऽन्याप्रतिक्षेपातमेत्ययोगव्यवच्छेदेन, न पुनरन्ययोगं व्यवच्छेदेन । पूर्वोक्त पु० १४३ ।

दोनों का निरूपण करते हैं। वास्तव में रस-निष्यत्ति की अपेक्षा रस-स्वरूप का उन्होंने अधिक सिवस्तार विवेचन किया है। तथ्यात्मक दृष्टि से धनञ्जय और रामचन्द्र-गुणचन्द्र की रस-विषयक अवधारणाओं में साम्य की अपेक्षा वैषम्य अधिक दृष्टिगोचर होता है। यद्यपि परवर्ती आचार्यों और वर्तमान आलोचकों द्वारा भी किसी सम्पूर्ण विचारधारा को आधिकारिक रूप में स्वीकृति प्राप्त नहीं हो सकी, तथापि मुख्यतः रामचन्द्र-गुणचन्द्र ने परम्परा से भिन्न अनेक नवीन तथ्यों का उन्मेष किया।

धनञ्जय और रामचन्द्र-गुणचन्द्र की यदि रसिवषयक अवधारणाओं का विहङ्गावलोकन किया जाये तो स्पष्टतः दोनों दो मिन्न पृष्ठभूमियों पर आधारित प्रतीत होती हैं और तास्विक रूप में यही पृष्ठभूमियों उनमें दृष्टिगत अन्य विभिन्नताओं के मूल में सिक्रिय रही हैं। धनञ्जय का रसिवचन नाशंनिकता से अनुपाणित रहा है और इसके विपरीत रामचन्द्र-गुणचन्द्र की रस विषयक सम्पूर्ण विचारधारा लौकिक धरातल पर आधारित है। उन्होंने यद्यपि रस की लोकोत्तरता का कथन अवश्य किया है, तथापि यह लोकोत्तरता दाशंनिक लोकोत्तरता से पूर्णरूपेण भिन्न एवं पृथक है। वे धनञ्जय की समस्त रमों की सुखात्मकता की मान्यता की भी कटु आलोचना करते हैं। धनञ्जय मम्मत रस की वाक्यार्थरूप सत्ता भी उनको अभिग्रेत नहीं है। इसी प्रकार रसों की सुख-दु:खात्मकता, रस का लोकगत एवं काव्यगत तथा नियत-विषयत्व एवं अनियत विषयत्व के रूप में इनका पुनर्विभाजन और लोकगत रस की स्वगतता एवं प्रत्यक्षता तथा काव्यगत रस की परगतता, परोक्षता एवं ध्यामलता आदि रामचन्द्र-गुणचन्द्र के अनेक मन्तव्य धनञ्जय और उनके दशरूपक की मुल प्रकृति के विपरीत प्रतीत होते हैं।

धनञ्जय का रस-विवेचन दार्शनिक आधार पर प्रतिष्ठित है। उनके द्वारा भावकत्व व्यापार की स्वीकृति और आत्मानन्द से उत्पन्न म्वाद के रूप में रस का निर्देश इस नथ्य को पृष्ट करते हैं। अभिहितान्वयवादी मीमांसकों के सदृश वह भी तात्पर्याख्या वृत्ति को स्वीकार करते हैं। रस-सृत्र को दर्शन के आधार पर व्याख्यायित करने का मर्वप्रधम प्रयास मट्ट नायक के दृष्टिकोण में परिलक्षित होता है तथा इसकी पराकाष्ट्रा शैवादेतवादी अभिनवग्म के विचारों में। अभिनवग्म और धनञ्जय का व्यक्तित्व लगभग समकालिक है। अतः उनके रस-विषयक विचारों में दार्शनिकता के सम्मिश्रण को तात्कालिक प्रवृत्ति का ही धोतक कहा जा सकता है। सम्पूर्ण नाट्यशास्त्रीय परम्परा में मात्र रामचन्द्र-गुणचन्द्र ही ऐसे एकांकी विद्वान् रहे हैं. जिन्होंने रस के इस परम्परागत एवं सर्वमान्य दार्शनिक आवरण को छिन्त-भिन्त कर उसको व्यावहारिक एवं लौकिक धरातल से सम्बद्ध करने का अपूर्व साहिसक एवं श्लाघ्य प्रयास किया।

वस्तुतः यदि नाट्यशास्त्र की मट्ट लोल्लट प्रभृति कृत परवर्ती व्याख्याओं पर दृष्टिपात किया जाये तो हम घनञ्जय की रस से सम्बद्ध अवघारणा को भट्ट नायक की व्याख्या के सर्वाधिक निकट पाते हैं। पी० वी० काणे ने भी इस तथ्य को स्वीकार किया है'। यद्यपि भट्टनायक का वर्तमान समय में कोई स्वतन्त्र ग्रन्थ प्राप्त नहीं है, तथापि अभिनवभारती सहित परवर्त्ती अनेक ग्रन्थों में उनके विचारों को प्रस्तुत किया गया है। भट्टनायक के अनुसार काव्य दोशों के अभाव एवं गुणों के सद्भाव और नाट्य में वाचिक आदि चतुर्विध अभिनय से निज निविड मोह सक्टूटता के निवारक

हिस्ट्री ऑफ संस्कृत पोयटिक्स : पी॰ बी॰ काणे, पृ० २४८ ।

विसाब आदि के साधारणीकृत हो जाने से अभिधा से भिन्न भावकत्व व्यापार के द्वारा रस भाव्यमान होता है। अनुभव एवं स्मृति आदि से विलक्षण, रजो एवं तमोगुण के अनुवेध से उत्पन्न विचित्रता के कारण दुति, विस्तार एवं विकास रूप सत्त्व के उद्रेक से प्रकाशमय, आनन्दमय एवं निजसंविद्धि-श्रान्ति रूप परब्रह्मास्वाद साविद्य भोजकत्व व्यापार से इनका भोग किया जाता है ।

व्यक्षना का विरोध, अभिधा एवं भावकत्व व्यापार की स्वीकृति, रस एवं काव्य में भाष्य-भावकभाव सम्बन्ध स्वीकार करना, रस की आनन्दात्मकता, विभाव आदि का साधारणीकरण और रसाश्रय के क्रप में सामाजिक का कथन आदि तथ्यों के सम्बन्ध में धनक्जय और भट्टनायक परस्पर सहमति रखते हैं। इसके विपरीत दोनों आचार्यों के दृष्टिकोणों में कतिपय विभिन्नताएँ भी हैं, यथा— धनक्षय द्वारा भोजकत्व व्यापार की अस्वीकृति, तात्पयंवृत्ति के आधार पर वाक्यायं रूप रस की सत्ता-स्वीकृति, रस-स्वरूप के सम्बन्ध में रजो एवं तमो गुण तथा सत्त्वोद्रेक से उसकी प्रकाशमयता का कथन न करना, अनुकर्ता में भी रस की सम्भावना और सहृदय निष्ठ रस की स्पष्ट स्वीकृति आदि।

भट्टनायक के सम्बन्ध में डॉ॰ प्रेमस्वरूप गुप्त यह सिद्ध करते है कि उनका यह भावकत्व-व्यापार मोमांसा दर्शन पर आधारित है । अतः भावकत्व व्यापार की स्वीकृति के कारण धनक्षय को भी इसका अपवाद स्वीकार नहीं किया जा सकता है। वस्तुतः मीमांसा में किया को 'भावना' के रूप में स्वीकार किया जाता रहा है, और 'भावना' शब्द का प्रयोग दशक्ष्पक में भी प्राप्त होता है । साध्य की सिद्धि के अनुकूल व्यापार को 'भावना' कहा जाता है । शाब्दी एवं आर्थी रूप द्विविध 'भावना' में साध्य, साधन और इति कर्तव्यता अपंक्षित होते है। काव्य और नाट्य के प्रसङ्ग में रस साध्य, काव्य-भावना साधन और गुण, अलङ्कार, औचित्य एवं चतुर्विध अभिनय आदि इति कर्त्तव्यता के अन्तर्गत परिगणित किये जायेंगे । अतः धनक्षय के रस-सिद्धान्त को अधिकांशतः मीमांसा दर्शन पर आधारित स्वीकार किया जा सकता है। अधिकांशतः इस अर्थ में कि उन्होंने रस के आनन्दमयत्व को स्वीकार किया है तथा उसको आत्मानन्द से उत्पन्न स्वाद भी कहा है। मीमांसा दर्शन में आत्मा की आनन्दात्मकता का निषध किया गया है । वस्तुतः मीमांसा दर्शन में परस्पर विरोधी अनेक विचार धारायें है। भाट्टो का एक पक्ष मुकावस्था में आत्मा की आनन्दा-

- १. तस्मात्काव्ये दोषाभाव गुणालक्क्कारमयत्वलक्षणेन नाट्ये चतुर्विधाभिनयेरूपेण निविद्यनिजमोहसक्कटकारिणा विभावादिसाधारणी करणात्मनाऽभिधातो द्वितीयेनाशेन रजस्तमं उनुवेध वैचित्र्य बलाद् द्वितिवस्तार विकासल्लक्षणेन सत्वोद्देक प्रकाशानन्दमयनिजसंविद्धिश्राम्तिलक्षणेन परब्रह्मास्वाद सविधेन भोगेन परं भुज्यत इति । अभि० भा० ( ना० शा० भाग-१ ) पू० २७७ ।
- २. रसगङ्गाघर का शास्त्रीय अध्ययन पु॰ १४९।
- ३. काट्यार्वभावनास्वादो नर्तकस्य न वार्यते ॥ ४।४२ द्वा०
- ४. भावना नाम भवितुभैवनानुकूलो भावियतुर्व्यापार विशेषः। रसगङ्गाधार का शास्त्रीय अध्ययन, पृ० १४९ से उद्घृत ।
- ५. सामारणीकरण : एक शास्त्रीय अध्ययन पृ० ६९।
- ६. भारतीय दर्शन पू० ३३४।

त्मिका अवस्था को स्वीकार करता है'। अतः सम्भव है कि घनक्कय भी भाट्टों के इसी सम्प्रदाय के समर्थक और पोषक रहे हों। यदि यही वस्तुस्थिति है तो घनक्कय के मीमांसक होने में कोई सन्देह नहीं रह जाता है और यही सत्य भी प्रतीत होता है। डॉ० श्रीनिवास शास्त्री भी स्पष्टक्पेण घनक्कय के रस-सिद्धान्त को मीमांसा के आधार पर परिकल्पित स्वीकार करते हैं'।

धनस्त्रय के विपरीत रामचन्द्र-गुणचन्द के रस-विवेचन में किसी भी दार्शनिक पृष्ठभूमि का नितान्त अभाव दृष्टिगोचर होता है। पूर्वाग्रह के अभाव के कारण ही वह यथार्थवादी और लीकिक भावना से अनुस्पूत है तथा इसी आधार पर वह आचार्य भरत के मूल मन्तव्य के सर्वाधिक निकट भी प्रतीत होता है। पूर्ववत् यदि भरत के रस-सूत्र के व्याख्याताओं की टीकाओं पर विचार करें तो रामचन्द्र-गुणचन्द्र का विवेचन भट्ट लोल्लट की विचार धारा से पर्याप्त साम्य रखता है।

आचार्य भरत के रस-सूत्र की व्याख्या के प्रसङ्ग में भट्टलोल्लंट का विचार है कि स्थायीभाव के साथ विभाव जादि के संयोग से रस-निष्पत्ति होती है। विभाव चित्तवृत्ति रूप स्थायी को उत्पत्ति में कारणभूत है। रसजन्य अनुभाव इस प्रसङ्ग में विविक्षत नहीं है, क्योंकि वह स्वय रस से उत्पन्न होने के कारण उसके कारण नहीं हो सकते। आलम्बन विभाव के अनुभाव ही कारण के रूप में विविक्षत हैं। व्यभिचारीभाव यद्यपि चित्तवृत्त्यात्मक होने से स्थायीभाव के सहभावी नहीं हो सकते तथापि उनका वासनात्मक रूप ही यहां अभोष्ट है। भरत द्वारा प्रदत्त दृष्टान्त में भी व्यक्षत आदि के मध्य किसी भी स्थायों के सदृश वासनात्मक और किसी भी व्यभिचारों ने सदृश अद्मृत स्थित होती है। इसलिये विभाव और अनुभाव आदि से उपचित्त स्थायों ही रस होता है। अपरिपृष्ट ही स्थायों भाव कहा जाता है। यह रस मुख्यतः अनुकार्य राम आदि में और अनुसन्धान वक्त से अनुकार्त में होता है।

कतिपय विद्वान् भट्टलोल्लट और उसके रस-विवेचन पर भी दर्शन को आरोपित करते रहे है। वामन झलकोकर उनको भट्टमतोपजीवी मीमांसक<sup>४</sup>, आचार्य विश्वेश्वर उत्तर मीमांसक अर्थात् वेदान्ती<sup>४</sup>, और डॉ॰ कान्तिचन्द्र पाण्डेय शैव<sup>६</sup> कहते हैं। डॉ॰ तारकनाथ बाली उनको

दुःखात्यन्तमृच्छेदे सति प्रागात्मवातिनः ।
 सुखस्य मनसा मृक्तिर्भृक्तिरुक्ता कुमारिलैः ।। मानमेयोदय । भारतीय दर्शन, पृ० ६३५ से उद्घृत ।

२. दश०-भूमिका : डा० श्रीनिवास शास्त्री, पृ० ३५-३६।

३. अत्र भट्टलोल्लट प्रभृतयस्यावदेयं व्याचक्युः—विभावादिभिः संयोगोऽर्थात् स्थायिनस्ततो रस-निष्पत्तः। तत्र विभावश्चित्त वृत्तोः रथाप्यात्मिकायाः उत्पत्तौ कारणम् । अनुभावश्च न रसजन्या तत्र विवक्षिताः। तेषां रसकारणत्वेन गणनानर्हत्वात् । अपितु भावनामेव येऽनुभावाः । व्यभिचारिणश्च चित्त वृत्त्यात्मकत्वाद् यद्यपि न सहभाविनः स्थायिना तथापि वासनात्मनेह तस्य विवक्षिताः। दृष्टान्तेऽपि व्यञ्जनादिमध्ये कस्यचिद् वासनात्मकता स्थापिवत् । अन्यस्योद्भूतता व्यभिचारिवत् । तेन स्थाय्येव विभावातुभावादिभि- कपिनतो रसः । स्थायो भवत्वनुपचितः । स चौभयोरिष । मुख्यया वृत्त्या रामादौ अनुकार्येऽनुकर्तर्योप वानुसन्धानवलात्— इति । अभि । भा० भा० ( ना० शा० भाग-१ ) प० २७२ ।

४. बालबी॰ (का॰ प्र॰-बामन झलकीकर) पु० २२५।

५. का॰ प्र॰ प्॰ १०१-१०२।

५. हिस्ट्री ऑफ इण्डियन एस्पेटिक्स पु० २८।

असत्कार्यवाद से सम्बद्ध करते हैं। पी० वी० काणे ने उनको पूर्व मीमांसक कहा है। बास्तव में पुष्ट प्रमाणों और तथ्यों के अमाव में इन पूर्वाग्रहों को प्रामाणिक नहीं कहा जा सकता है। तात्त्विक दृष्टि से भट्टलोल्लट की व्याख्या किसी दार्शनिक पूर्वाग्रह से ग्रस्त प्रतीत नहीं होती है, प्रत्युत आचार्य भरत के मूल मन्तव्य के अनुरूप व्यवहारवादी दृष्टिकोण पर प्रतिष्ठित है। इस तथ्य का समर्थन अनेक विद्वानों ने भी किया है। डॉ० प्रेमस्वरूप गृप्त , डॉ० नागेन्द्र , डॉ० ऋषिकुमार चतुवदी वीर डॉ० रामलखन शुक्ल का नाम इस दृष्टि से प्रस्तुत किया जा सकता है।

डॉल ऋषि कुमार चतुर्वदी अोर डॉ॰ रामलखन गुक्ल का विचार है कि लोल्लट का अनुकार्य से तात्पर्य किव-निबद्ध पात्रों अववा यों कहें कि सम्पूणं नाट्यकृति से ही था। वस्तुतः उनका आधाय लौकिक राम आदि से ही था, किव-निबद्ध राम आदि से नहीं, क्योंकि अपने सत्तात्मक अभाव के कारण किव-निबद्ध पात्रों में रस की सत्ता का प्रश्न ही उत्पन्न नहीं होता है। अपने यथायंवादी एवं वस्तुनिष्ठ दृष्टिकोण के कारण वह लौकिक अनुकार्य और किव-निबद्ध अनुकार्य में अन्तर अनुभव नहीं कर सके। वास्तव में इस आक्षेप के आधार पर भी ऐसा स्वीकार करने पर रस का स्वरूप लौकिक हो जायेगा, इस तथ्य को अस्वीकार नहीं किया जा सकता। भट्टलोल्लट का रस का विवेचन लौकिक धरातल पर ही अभोष्ठ था, अलौकिक धरातल पर नहीं। अतः उनकी दृष्टि में लौकिक अनुकार्य ही प्रत्यक्ष रस का वास्तिवक भोका है और आश्रय भी। अनुकर्ता और सामाजिक की वासना भी उनको मान्य है, तथापि इनकी रस विषयक प्रत्यक्षानुभूति उनको स्वीकार्य नहीं है। यही अट्टलोल्लट और रामचन्द्र-गुणचन्द्र में आधारभूत मोलिक साम्य है।

नाट्यद्वंण मे स्पष्टरूपेण राम आदि लोकिक अनुकार्य को भी रस का आश्रय स्वीकार किया गया है। लोकिक रस को स्पष्ट स्वीकृति देने वाले रामचन्द्र-गुणचन्द्र प्रथम संस्कृताचार्य है। इसी आधार पर वे रस का लक्ष्यत और काव्यगत तथा नियत विषयत्व एवं अनियत अर्थात् सामान्य विषयत्व के रूप मे पुनः द्विधा विभक्तिकरण करते है। वे भी लोकगत रस को प्रत्यक्ष एव स्वगत कहते है। काव्यगत रस उनकी दृष्टि मे परोक्ष और परगत है। सामाजिक को होने वाली रसानुभूति को भी वे परोक्ष हो स्वीकार करते है, प्रत्यक्ष नही। भट्टलोल्लट के ही समान अनुकर्ता की भी रसानुभूति का वे कथन करते है। धनव्यय भी यहाँ इस विचार धारा के समर्थक हैं।

रामचन्द्र-गुणचन्द्र की अनुभाव के स्वरूप-विवेचन की पद्धति पर भी भट्टलोल्लट का स्पष्ट प्रभाव परिलक्षित होता है। लौकिक प्रेम आदि को प्रत्यक्ष रस के रूप में स्वीकृत रूप आघारभूत

१. रस-सिद्धान्त का दार्शनिक तथा नैतिक बिवेचन पृ० ३७। ( उपर्युक्त दोनों उद्धरण डॉ॰ नगेन्त्र के रस-सिद्धान्त के पृ० १४९ से उद्धृत । )

२. हिस्द्री ऑफ संस्कृत पोयटिक्स-पी॰ बी॰ काणे, पू॰ ५१।

३. रसगङ्काधर का शास्त्रीय अध्ययन पु० १२६।

४. रस-सिद्धान्त : डॉ॰ नगेन्द्र पृ॰ १५० ।

५ रस-सिद्धान्तः डॉ॰ ऋषि कुमार चतुर्वेदी पृ॰ ५८।

६ साधारणीकरण: एक शास्त्रीय अध्ययन पृ० ३७।

७. रस-सिद्धान्त : डॉ॰ महर्षिकुमार बतुर्वेदी पु॰ ५९ ।

८. साधारणीकरण : एक शास्त्रीय अध्ययन पू॰ २३, ३५।

साम्य के अतिरिक्त रामचन्द्र-गुणचन्द्र भट्टलोल्लट से भिन्न अन्य नवीन तथ्यों का भी प्रतिपादन करते हैं। भट्टलोल्लट रस के तीन आधारों का कथन करते हैं—अनुकार्य, अनुकर्ता और सामाजिक। रामचन्द्र-गुणचन्द्र इनमें काव्य के श्रोता और अनुसन्धाता को भी सम्मिलित कर इनका क्षेत्र और अधिक विकसित कर देते हैं। लौकिक रस की स्वीकृति का बीज यद्यपि उन्होंने भट्टलोल्लट से ग्रहण किया है, तथापि उसको पूर्ण स्पष्टता के साथ स्वीकार करने तथा पल्लवित करने का श्रेय उनको ही प्राप्त होता है। लौकिक एवं काव्यिक रस में नियत विषयत्व एवं अनियत विषयत्व, प्रत्यक्षता एवं परोक्षता, स्वगतता एवं परगतता और ध्यामलता आदि के रूप में उसका अधिक सूक्ष्म एवं वर्गीकृत विवेचन प्रस्तुत कर वे भट्टलोल्लट की परम्परा को लक्ष्योन्मुखी गतिशीलता प्रदान करते हैं।

अब धनञ्जय और रामचन्द्र-गुणचन्द्र की वैयक्तिक रस-विषयक मान्यताओं की ओर दृष्टिपात करते हैं। सर्वप्रथम घनञ्जय द्वारा तात्पर्यशक्ति के विस्तृत विषय-क्षेत्र के आघार पर व्यञ्जना की अस्वीकृति पर विचार करें। वस्तुतः इस सम्बन्ध में धनिक धनञ्जय द्वारा मात्र संकेतित मन्तव्य का विस्तृत व्याख्यान करते हैं। अतः यहाँ धनिक के एतत्सम्बद्ध विचारों को संक्षेप में प्रस्तुत करना अप्रासङ्क्तिक एवं अनुचित न होगा।

धनिक का अभिमत है कि समस्त वाक्यों के कार्यपरक होने से काव्य के वाक्यों का कार्य आनन्दानुभूति ही सिद्ध होता है। काव्य के शब्दों की प्रवृत्ति के विषय के प्रतिपादक विभाव आदि के होने के कारण यह आनन्दानुभूति में निमित्तभूत होते हैं। अतः यही तात्पर्यार्थ के रूप में विभिन्न रसों का प्रतिपादन करते हैं। अभिधा, तात्पर्य और लक्षणा से भिन्न कोई शब्द-शक्ति नहीं है। तात्पर्यशक्ति की कोई परिमित सीमा नहीं है। प्रवृत्ति-निवृत्ति-बोध रूप कार्य पर्यन्त ही इसका विस्तार अथवा प्रसार होता है। वस्तुतः वक्ता के विवक्षित अर्थ पर्यन्त तात्पर्य का पर्यवसान होता है।

अतः स्पष्ट है कि धनिक तथा उसके अनुरूप धनञ्जय भी तात्पयंवृत्ति के क्षेत्र को व्यक्षना पर्यन्त विस्तृत कर उसको इसमें ही अन्तमुंक्त कर छते है। निश्चितरूपेण उनकी यह तात्पयंवृत्ति कुमारिल भट्ट आदि मीमांसकों की संकुचित और मर्यादित तात्पर्यवृत्ति से पर्याप्त भिन्न है। यह धनक्षय का मौलिक चिन्तन एवं नवीन दृष्टि है। मीमांसा साहित्य को वास्तव मे उनका ऋणी होना चाहिए।

सच पूछा जाये तो धनझय की इस तात्पर्यवृत्ति और ध्वनिवादियों की व्यञ्जनावृत्ति में कोई मौलिक भेद नहीं है। यदि धनञ्जय कुमारिल द्वारा प्रतिपादित तात्पर्यवृत्ति में ही व्यंग्यार्थ के अन्तर्भाव का प्रयत्न करते तो उनकी सफलता सिन्दिग्ध थी, किन्तु उसको व्यापक स्वरूप देकर उसमें समस्त ध्वनिप्रपश्च को अन्तर्भूत करने में वह सफल प्रतीत होते हैं। इस प्रकार वह मीमांसा सम्प्रदाय की अपेक्षा ध्वनिसम्प्रदाय के अधिक निकट आ गये हैं। यहाँ तक कि यदि उनके द्वारा प्रतिपादित तात्पर्यवृत्ति को हो व्यञ्जनावृत्ति कह दिया जाये तो कोई तात्त्विक अन्तर नहीं पढ़ेगा।

१. घनिक-वृत्ति ( ४२१० ) पू० ३३४-३३९ ।

२. रस-सिद्धान्त : इतिहास और मूल्यांकन पृ० १८०-१८१।

. जाचार्य मम्मट ने तात्पर्यवाद का खण्डन करने के लिए उसकी मूलजूत मान्यता 'यावत्कार्य प्रसारिता' की करूपना पर ही प्रहार किया है, किन्तु उनका यह कथन कुमारिल द्वारा प्रतिपादित तात्पर्यवाद को लेकर ही प्रेरित है। चनक्षय एवं धनिक ने तात्पर्य की मीमांसा शास्त्र निखद करूपना की उदार बनाकर इतना विस्तृत कर दिया है कि उसमें व्यक्षनावादियों के निखिल प्रपन्न का अन्तर्भाव हो जाता है तथा व्यक्षना और तात्पर्य एक ही हो जाते हैं।

परन्त डॉ॰ नरेशचन्द्र पाठक के उपर्युक्त विचारों के सन्दर्भ में भी धनक्षय के इस मन्तव्य को पूर्णतः स्वीकार नहीं किया जा सकता है। उनकी दृष्टि में बाच्यार्थ पदार्थ स्थानीय और व्यक्त्यार्थं वाक्यार्थं स्थानीय है। वास्तव में पदार्थ-वाच्यार्थं और वाच्यार्थ-व्यक्त्यार्थं की प्रकृति परस्पर नितान्त भिन्न है। वाच्यार्थं व्यङ्ग्यार्थं में पदार्थ-वाच्यार्थ-त्याय घटित नहीं होता है । तात्पर्यं यह है कि पदार्थ-वाक्यार्थं में घटतद्पादानकारण-न्याय होता है अर्थात् जिस प्रकार घट के ज्ञान के समय कपाल-द्वय रूप उसके उपादन कारण की पृथक्-पृथक् प्रतीति नहीं होती है, उसी प्रकार वाक्यार्थ-बोध के समय परस्पर अनन्त्रित पदार्थ-बोध भी नहीं होता है; क्योंकि वाक्यार्थ-बोध के लिए पदार्थों की संयुक्त प्रतीति आवश्यक है, विपूल प्रतीति नहीं । वाच्यार्थ और व्यङ्ग्यार्थं के सम्बन्ध में यह न्याय घटित नहीं होता है, क्योंकि व्यङ्ग्यार्थं को अतीति के साथ-साथ वाच्यार्थं भी अवभामित होता है, दोनों की समकालिक सत्ता परस्पर विरोधी नहीं है। व्यङ्ग्यार्थं की प्रतिपत्ति के लिए बाच्यार्थं की प्रतीति की साधनरूपता को आचार्य आनन्दवर्धन ने भी स्वीकार किया है । अब यदि विभाव और रस के प्रसङ्घ में इस वस्तुस्थिति का अव शेकन करें तो स्वयं धनझय का मत ही उनके विपरीत दृष्टिगत होता है; क्यों कि रस की अनुभूति के समय विभाव आदि की भी प्रतीति होती रहती है। इनके कमशः पदार्थ और वाक्यार्थ-स्थानीय होने के कारण दोनों की एक साथ होने वाली अनुमृति असङ्गत है। अतः रस को वाक्यार्थं स्थापनीय स्वीकार नहीं किया जा सकता। रम वाक्यार्थ से भिन्न व्यङ्ग्यार्थ ही है और वह ताल्पर्यशक्ति का विषय नहीं है। उसके लिए व्यञ्जनावृत्ति की स्वीकृति अनिवार्य है।

भट्टनायक की आलोचना के प्रसङ्ग में आचार्य अभिनवगुप्त उनके भावकत्व व्यापार को व्यक्तना से अभिन्न सिद्ध कर देते हैं। उनकी आलोचना को यथावत् धनझय पर भी लागू किया जा सकता है। अभिनवगुप्त के अनुसार भावकत्व व्यापार का काई पृथक् अस्तित्व नहीं है, अपितु विविध रसों के उपयुक्त गुणों और अलक्क्कारों में ही उसका भी परिग्रह हो जाता है। 'मावक' शब्द स्वयं 'उत्पन्न होना' अर्थवाली 'भू' धातु से निष्पन्न है। अतः काव्य को

- १. रस-सिद्धान्त : इतिहास और मृल्याङ्कन पृ० १८१।
- २. न च पदार्थवाक्यार्थन्यायोवाच्यव्यंङ्ख्योः । ध्वन्या० ( आ० ) पृ ० १०३९ ।
- अर्थेक त्वादेकं वाक्यं साकांक्षं चेढिभागे स्यात् । ४६।२।२ जैमिनीसूत्र ।
   घ्विन-सिद्धान्त : विरोधी सम्प्रदाय—उनकी मान्यताएँ, प०३०६ से उद्युत ।
- ४. वथा पदार्थं द्वारेण वाक्यार्थः मंप्रतीयते । वाच्यार्थं पूर्विका सद्वत्प्रतिपत्तस्य वस्तुनः ॥ १।१० ध्वन्या०

रसों का भावक कहना प्रकारान्तर से स्वयं ही उसके उत्पत्ति-पक्ष को स्वीकार करना है'। इयातव्य है कि स्वपक्ष की स्वापना से पूर्व स्वयं भट्टनायक रसोत्पत्ति का खण्डन करते हैंं। एक तथ्य यह भी है कि मात्र काव्य-शब्द ही रस के भावक नहीं होते; क्योंकि वर्ष के अज्ञान की स्थिति में यह सम्भव नहीं है और एकाकी वर्ष भी भावकत्व की सामर्थ्य से रहित होता है, क्योंकि उसके बोधक विभिन्न शब्दों के प्रयोग से भी रस-भावना नहीं होती है। अतः शब्द और अर्थ दोनों सम्मिलित रूप से रस के भावक होते हैं। इन दोनों के भावकत्व का तो स्वयं हमने भी कथन किया है कि जब शब्द अथवा अर्थ स्वयं को अथवा अपने अर्थ को गौण करके व्यङ्ग्यार्थ को प्रकट करते हैं, तब विद्वान् उम काव्य को ध्वनि कहते हैं। इसलिए गुण, अलङ्कार और औचित्य आदि इतिकर्तव्यता रूप व्यक्तना-व्यापार के माध्यम से ही काव्य रसों को भावत करता है। अंशत्रथी भावना के करण नामक अंश में ध्वनन व्यापार ही होता है"। भावकत्व की ध्वनन व्यापार में अन्तर्भु के के कारण धनक्षय और धनिक की मम्पूर्ण मान्यता स्वयमेव ध्वस्त हो जाती है।

डॉ॰ रामलखन शुक्ल द्वारा कृत धनख़य की यह आलोचना भी उचित प्रतीत होती है कि उन्होंने किन करने के स्पष्टतः स्वीकार कर लिया है और यह सिद्ध किया है कि सामाजिक की वासना को उद्विक्त करने में वह सहायक सिद्ध होती है और परिणामस्वरूप सामाजिक अपनी ही वासना की रसरूप में चवंणा करता है, किन्तु सामाजिक की वासना को स्पष्ट स्वीकृति देकर भी उन्होंने उसकी अभिव्यक्ति न मानकर बहुत बड़ी भूल की है। स्थायीभाव वासनारूप में प्रत्येक सामाजिक में अवस्थित रहते हैं। विभाव आदि उन्हों स्थायी भावों को उद्विक्त करते हैं और सामाजिक की खवंणा स्वगत ही होती है। इस प्रकार यदि हम देखें तो यह स्पष्ट हो जाता है कि रस की अभिव्यक्ति ही होती है। वह वाच्यार्थ के रूप में प्रतीत नहीं होता। उन्होंने काव्य को रसवान कह कर यह सिद्ध किया है कि यह लाक्षणिक प्रयोग है। उनका कहना है कि रसोद्रेक में काव्य सहायक भूततत्त्व है। वह वस्तुनः रसवान नहीं होता, रसवान तो मामाजिक होता है। इतना स्वीकार करने के बावजूद उन्होंने वाक्यार्थ में ही रस कैसे मान लिया? यदि स्थायीभाव ही विभावादि से आस्वाद-योग्य बनाये जाते हैं और ये स्थायी भाव सामाजिक के हैं, जैसा कि धनझय और धनिक ने स्वीकार किया है, तो उनकी मान्यता निश्चय ही उनके अपने मत के विपरीत पड़ती है,

१ भावकत्वमिप समृचित गुणालङ्कारपरिप्रहात्मकस्माभिरेव वितत्य वक्ष्यते । किमितदपूर्वम् । काव्यं च रसान् प्रतिभावकिमिति यदुच्यते तत्र भवतैव भावनादुत्पत्ति पक्ष एव प्रत्युज्जीवित । लो॰ (ध्वन्या॰ भाग १ ) पृ॰ ३१७ ।

२. भट्टनायकस्त्वाह — रसो न प्रतीयते । नोत्पद्यते । नाभिन्यंच्यते । अभि भा । ( ना० शा० भाग — १ ) पृ० २७६ ।

३. न च काव्यशब्दाना केवलं भावक त्वम्, अर्थापरिज्ञाने तद्भावात् । न च केवलानामर्थानाम्, शब्दान्तरेणा-प्यंमाणत्वे तदयोगात् । इयोस्तु भावक त्वमस्माभिरेवोक्तम् । यथार्थः शब्दो वा तमर्थं व्यङ्क्तः । ३।१ इत्यत्र । तस्माद् व्यञ्जकत्वारण्येन व्यापारेण गुणालक्कारोचित्यादिकयः ति कत्तंव्यं तया काव्यं भावकं रसान् भावयति, इति त्र्यंशायामपि भावनायां करणाशे ध्वनननेव निमतति । लो० (ध्वन्या० भाग—१) पु० ३१६-३१७ ।

क्योंकि वाच्यार्थं का सम्बन्ध काव्य से है और काव्य में रस की निष्पत्ति नहीं होती। रस-रसना की निष्पत्ति तो सामाजिक में होती है'।

डॉ॰ रामलक्षन शुक्ल धनझय द्वारा काव्यास्वयित सामाजिक के परिप्रेक्य में मिट्टी बादि से निर्मित हाथी आदि कीडनक के साथ कीड़ारत तथा फलस्वरूप अपने उत्साह का ही आस्वादन करने वाले बालक के उदाहरण की बालोचना करते हैं और इस पर शक्क के चित्र-तूरंग-न्याय का प्रशाद स्वीकार करते हैं । इस सम्बन्ध में घनक्कय की आलोचना करने से पूर्व हमको यह स्मरण रखना चाहिए कि इससे पूर्व पिक में ही इसके हेतुभूत विभाव आदि के निर्विशेष स्वरूप की काव्य द्वारा प्रस्तुति का धनञ्जय कथन कर चुके हैं। अतः इस समय नायक आदि के सामान्य रूप के साथ सामाजिक के तन्मय हो जाने की अवस्था है। धनञ्जय इस उदाहरण के माध्यम से दो तथ्यों को स्पष्ट करना चाहते हैं। प्रथम, विभाव आदि के अवास्तविक होने पर भी काव्य द्वारा उपस्थापित उसके सामान्य स्वरूप के साथ सहृदय की तम्मयता और स्वस्थ आनन्द का ही उसके द्वारा आस्वादन । बालक जब कृत्रिम क्रीडनकों के साथ खेलता है, तब अबोधतावश वह उनको न तो वास्तविक हाथी-घोड़ा समझता है और न ही कृत्रिम। इन दोनों ही अवस्थाओं से मुक्त होकर वह उसके साथ रागात्मक सम्बन्ध स्थापित कर लेता है। कोड़ा के समय उसको अपने ही उत्साह आदि की अनुभृति होती है, इसमें तो कोई सन्देह ही नहीं है। धनक्षय सहृदय के रसास्वाद को की बुरत बालक के सद्घा नहीं कह रहे हैं, अपित उपमा मात्र दे रहे हैं। सम्भवतः डॉ॰ शुक्ल को इसमें इस-लिए भी अनौचित्य प्रतीत हुआ कि वह बालक के स्वोत्साहास्वादन को प्रौढ़ सामाजिक की दृष्टि से देखते हैं। वस्तृतः उसको भी उसी परिप्रेक्ष्य में अबोध बाल-दृष्टि से देखें तो यह अनीचित्य अनिचत ही प्रतीत होगा। डॉ॰ सुलेखचन्द्र शर्मा भी धनञ्जय द्वारा प्रदत्त इस उदाहरण की महत्ता को स्वीकार करते हैं। उनके अनुसार यह सहृदय के अनुभव-संसार तथा काव्य-परिवेश के अन्तः सम्बन्ध को क्रीडापरक अवधारणा के आधार पर विश्लेषित करती है । यद्यपि धनञ्जय ने कीडा-वृत्ति में किसी दार्शनिक अथवा मनोवैज्ञानिक सन्दर्भ को अपनी अवधारणा के मूल में स्थापित नहीं किया है, किन्तू अनुकार्य के काव्योपहित स्वरूप के साथ प्रमाता के अन्तःसम्बन्ध की संकल्पना का एक विशिष्ट घरातल इस व्याख्या से उद्घाटित हुआ है ।

अब रामचन्द्र-गुणचन्द्र के मन्तव्य की ओर आलोचनात्मक दृष्टिपात करते हैं। सर्वप्रथम उनकी लौकिक प्रेम आदि की भी रस-रूप में स्वीकृति से सम्बद्ध अवधारणा का अवलोकन करें। वस्तुतः सुदीघं नाट्यशास्त्र परम्परा में किसी भी आचार्य द्वारा लोकगत रस की सत्ता-स्वीकृति का आग्रह नहीं किया गया। आपवादिक रूप में भट्टनायक का उल्लेख अवश्य किया जा सकता है। तथ्यात्मक दृष्टिकोण से रामचन्द्र-गुणचन्द्र की इस मान्यता का समर्थन उचित प्रतीत नहीं होता है। लोक और नाट्य की प्रकृति सर्वथा भिन्न होती है। इस सम्बन्ध में डॉ॰ राममूर्ति त्रिपाठी को उद्धृत करना अवसरानुरूप होगा। उनका कथन है कि मेरा एकमत्य उनसे बिल्कुल नहीं है जो यह मानते हैं

१. साबारणीकरणः एक शास्त्रीय अध्ययन पृ० १०८।

२. पूर्वोक्त पृ० १०९-११०।

३. अभिनवोत्तर संस्कृत-काव्य-शास्त्र में साधारणीकरण-विमर्श पृ० ४२।

४. पूर्वोक्त पृ॰ ४७।

कि व्यवहारोपयोगी या हानि-लाभोपयोगी व्यावहारिक सामग्री एवं रसात्मक परिणित प्रदान करने वाली रसीचित सामग्री की प्रकृति में कोई अन्तर नहीं है। इसिलए उनका मत भी नितान्त उपेक्ष्य है, जो रोजमर्रा के सामान्य लौकिक अनुभवों से रसात्मक अनुभव का अन्तर स्वीकार नहीं करते । लौकिक घटनाओं एवं साधन-सामग्री पर व्यक्ति का नियन्त्रण नहीं होता। उनको यथावत् रूप में व्यक्ति को स्वीकार करना ही पड़ता है। इसके विपरीत नाट्य-सामग्री स्वाधीन होती है—निर्माता कि की दृष्टि से और ग्रहीता सहृदय की दृष्टि से भी। कहा भी गया है कि असीमित काव्य-संसार का प्रजापित कि ही होता है और समस्त विश्व इसकी इच्छानुरूप ही परिवर्तित होता है । अतः लोक और काव्य की प्रकृति की भिन्नता के आधार पर उससे उद्भुत रस की प्रकृति में भी अन्तर स्वीकार करना पड़ेगा। इसिलए रामचन्द्र-गुणचन्द्र की लोकगत और काव्यगत रस की अवधारणा को समान घरातल पर स्वीकार नहीं किया जा सकता। वास्तव में काव्यिक रस की उदात्त अनुभूति के समक्ष रखना उसकी उदात्तता और गरिमा से च्युत करना है।

एक तथ्य यह भी आलोच्य है कि यद्यपि रामचनद्र-गुणचन्द्र यह स्वीकार करते हैं कि लोक-गत कार्य, हेतु एवं सहचारी को ही काव्य में क्रमशः अनुभाव, विभाव और व्यभिचारी कहा जाता है तथापि लोकगत रस के निरूपण के अवसर पर भी उन्होंने 'विभाव' आदि शब्दों का ही प्रयोग किया है, हेतु आदि का नहीं ।

उत्कर्ष प्राप्त चित्तवृत्ति रूप स्थायोभाव को ही रम स्वीकार करने पर भी स्वयं उनके द्वारा काव्यगत रस को अप्रत्यक्ष एवं परगत तथा लोकगत रस को प्रत्यक्ष एवं स्वगत कहना विरोधाभासी वक्तव्य है। सम्भवतः रामचन्द्र-गुणचन्द्र लौकिक रस को ही म्ल रम स्वीकार करते हैं और काव्य में लोकगत कारण आदि की ही शाब्दिक विभाव आदि के रूप में उपस्थिति के आधार पर मूलतः अनुकार्य राम आदि की दृष्टि से इनकी परोक्षता और परगतता का कथन करते हैं। वस्तुतः चित्त-वृत्त्यात्मक स्थायो भाव के सामाजिकस्थ होने और विभाव आदि के साधारणीकृत होने में इनके मूल अनुकार्य से असम्बद्ध हो जाने के कारण महृदय की रसानुभूति को प्रत्यक्ष और स्वगत स्वीकार किया जाना चाहिए, परोक्ष एवं परगत नही। अतः रामचन्द्र-गुणचन्द्र की एतद् विषयक मान्यता भी पूर्णतः अस्वीकार्य है।

रामचन्द्र-गुणचन्द्र रस की लोकोत्तरता का तो कथन करते हैं; परन्तु इस सम्बन्ध में दिया गया उनका तक विचित्र है। काव्यगत विभावों के अवास्तिविक होने से सामाजिकस्थ अनुभावों और व्यभिचारियों की अस्पष्टता को इस लोकोत्तरता का आधार स्वीकार नहीं किया जा सकता है। एक तथ्य यह भी ध्यातव्य है कि रामचन्द्र-गुणचन्द्र यहाँ रस को लोकोत्तर कहते हैं, अलोकिक नहीं। रस को सुख-दु:सात्मक रूप उभयात्मक प्रकृति के उद्घोषक होने के कारण वे अभिनवगुप्त आदि समस्त रस के अलीकिकत्व का समर्थन करने की स्थित में नहीं हैं। अतः उनके द्वारा मान्य रस की

१. रस-विमर्शः पु० ८७।

अपारे काव्य संसारे कविरेत्र प्रजापितः ।
 यथास्मै रोचते विष्वं तथैव परिवर्तते ।। घ्वन्या ( उत्त० ) पृ० १२२९ ।

३. बिवृत्ति, ना० द० पृ० १४२।

लोकोत्तरता लोकगत रस से उसकी भिन्न प्रकृति का बोधमात्र कराती है तथापि उनकी यह लोको-त्तरता विषयक अवधारणा भी सर्वथा अग्राह्म है।

अब सामाजिक की रसानुभूति के सम्बन्ध में धनञ्जय और रामचन्द्र-गुणचन्द्र के विचारों को तुलनात्मक दृष्टि से देखें। दोनों के विचारों में अन्तर परिलक्षित होता है। रूपक रचना के समय राम आदि वास्तविक अनुकार्य के उपस्थित न होने पर भी ऋषितुल्य किव अपने ज्ञान-चक्षुओं से उनके दर्शन कर काव्य में उनका उपनिबन्धन करता है। इस प्रकार कवि-कल्पना और काव्य-निर्माण में उनके महत्त्व को धनञ्जय और रामचन्द्र-गुणचन्द्र समानरूपेण स्वीकार करते हैं।

धनञ्जजय की मान्यता है कि कवि निबद्ध अनुकार्य वास्तविक अनुकार्य से भिन्न होते हैं क्योंकि काव्य में किव व्यक्ति-विशेष का नहीं अपित उनकी घीरोदास आदि अवस्थाओं का ही चित्रण करता है। व्यक्तिगत वैचित्र्य से रहित ये अवस्थाएँ ही सामाजिकस्थ 'रित' आदि को भावित कर उसके रसास्वाद में निमित्तभूत होती है। धनक्षय ने यद्यपि भट्टनायक के 'साधारणीकरण' शब्द का प्रयोग तो नहीं किया तथापि यहाँ वह अस्पष्टतः विभाव आदि के साधारणीकरण का ही कथन करते हैं। इसी प्रसङ्ग में यह भी ध्यातव्य है कि विभाव आदि के सदृश स्थायीभाव के साधारणी-करण का उल्लेख भट्टनायक के समान उन्होंने भी नही किया है। सम्भवतः धनक्षय ने विभाव आदि के साधारणीकरण की अवस्था में स्थायीभाव के साधारणीकरण को सामान्य प्रक्रिया समझ कर अनिर्दिष्ट ही छोड़ दिया । डॉ॰ रामलखन शुक्ल के अनुसार विभाव आदि के साथ स्थायीभाव के साधारणीकरण की स्वीकृति अवस्य होनी चाहिए, अन्यया रस किस आधार पर भाव्यमान होगा। काव्य-सौन्दर्य जब सामाजिक की चेतना को उत्तेजित कर देता है, उस समय काव्य-निहित भाव से सामाजिक का निजी भाव उद्बुद्ध हो जाता है और साधारणीभूत रूप में ही उसकी उद्बुद्धि होगी। सामाजिक के वासनारूप साधारणीभूत भाव की उद्बुद्धि ही रस के भावित होने में कारण होती है। ये भट्टनायक के प्रसङ्घ में उनके द्वारा अनुक होने पर भी स्थायीभाव के साधारणीकरण को स्वाभाविक प्रक्रिया के रूप में गीविन्द उनक्रर और वामन झलकीकर<sup>४</sup> ने भी निर्दिष्ट्र किया है।

रसानुभूति की इस प्रक्रिया में रामचन्द्र-गुणचन्द्र कहीं भी धनञ्जय के सदृश विभाव आदि के साधारणीकरण को स्पष्ट रूप में स्वीकार नहीं करते हैं। उनकी दृष्टि में तो इसके मूल में अध्यवसाय का भाव ही सिक्रय है। इसके भी दो चरण हैं। प्रथम तो अनुकर्ती का मूल अनुकार्य के साथ अध्यवसाय होता है और दिताय प्रेक्षक का। अनुकर्ती के अध्यवसाय में उसके द्वारा कविनिबद्ध चित्र का पुन:-पुन: अध्ययन, अभिनय विषयक अत्यन्त अभ्यास और साक्षात्दृष्ट से मूल अनुकार्य के अनुकरण की भावना इसमें सहायक होती है। प्रेक्षक के अध्यवसाय में वास्तविक अनुकार्य से सम्बद्ध

१. दश० ४।४०-४१ पूर्वाई ।

२. साभारणीकरण: एक शास्त्रीय अध्ययन पु० १४२-१४३।

३. भावकत्त्वं साधारणीकरणम् । तेन हि व्यापारेण विभावादयः स्थायी च साधारणी क्रियन्ते । पूर्वोक्त ग्रन्थ के पृ० १४२ से उद्धृत ।

४ अन्य सम्बन्धिःवेनासाबारणस्य विमावादेः स्थायिनभ्रः व्यक्तिविद्येषांशपरिहारेणोपस्थापनं साघारणीकरणम् तदात्मना । भाव्यमानः साधारणी क्रियमाणः । बालबो॰ (का॰ प्र०—बामन झलकीकर) पृ० १०७ ।

शब्द-संकेतों के ज्ञान, अभिनय के समय शब्दायमान अत्यन्त हृदयहारी पार्श्व-संगीत और चतुर्विभ अभिनय से उत्पन्न सजीवता निमित्तभूत होती है इस प्रकार प्रेक्षक अनुकर्ता में ही मूल अनुकार्य का अध्यवसाय कर उसके सुख-दु:ख में तन्मय होकर उसकी सुख-दु:खात्मक अवस्थाओं का अनुभव करता है। रामचन्द्र-गुणचन्द्र स्पष्टतः विभाव आदि रूप कवि-निबद्ध अनुकार्य का निविशेषीकरण अथवा सामान्यीकरण उस रूप में स्वीकार नहीं करते, जिस रूप में धनञ्जय को स्वीकार्य है और इस आन्तिवश उनकी दृष्टि में तत्पन्धात् हो प्रेक्षक अनुकार्य के सुख-दु:ख में तन्मयीभाव को प्राप्त हो जाता है।

वस्तुतः यदि रामचन्द्र-गुणचन्द्र के विचारों को दृष्टि में रखकर संस्कृताचार्यों की सम्पूर्ण परम्परा पर दृष्टिपात करें तो हम सहसा ही अन्तिम प्रौढ़ आचार्य पण्डितराज जगन्नाथ पर रुक जाते हैं। जगन्नाथ स्पष्टरूपेण साधारणीकरण का विरोध कर तादात्म्य सिद्धान्त को स्थापित करते हैं। उनके अनुसार साधारणीकरण भी दोष विशेष की कल्पना के बिना सम्भव नहीं है। अतः साधारणीकरण और दोष विशेष रूप दो हेतुओं की स्वीकृति के स्थान पर भावना रूप के आधार पर प्रमाता की आश्रय के साथ अभेद-वृद्धि को स्वीकार करना ही अधिक श्रेयस्कर प्रतीत होता है। इस प्रक्रिया में साधारणीकरण का सरलतया परिहार हो जाता है। इस दृष्टि से पण्डितराज जगननाथ को रामचन्द्र-गुणचन्द्र की परम्परा में रखा जा सकता है।

परन्तु यदि रसानुभूति के सम्बन्ध में रामचन्द्र-गुणचन्द्र की नियतविषयक और अनियत अर्थात् सामान्य विषयक अवधारणा का अवलोकन करें तो ऐसा प्रतीत होता है कि वह साधारणी-करण व्यापार को स्वीकार करते हैं, क्योंकि उनका स्पष्ट कथन है कि वास्तविक न होने पर भी काव्य एवं अभिनय के माध्यम से विद्यमान-से प्रतीत होने वाले विभाव अनुसन्धाता, प्रेक्षक और श्रोता के सामान्य स्थायीभाव को ही रस के रूप में उद्बुद्ध करते हैं। काव्य अथवा नाटक आदि मे सीता के प्रति राम के शृंगारभाव का अनुकरण किये जाने पर सामाजिक में सीता विषयक शृंगार का समुल्लास नहीं होता है, अपितु उसको सामान्य स्त्री विषयक रसास्वाद ही होता है। हाँ के एच० त्रिवेदी अौर डाँ० सुलेखचन्द्र हार्मा भी रामचन्द्र-गुणचन्द्र द्वारा साधारणीकरण-व्यापार की स्वीकृति का कथन करते हैं। निष्चित रूप से उनकी यह अवधारणा उनकी ही मूल अनुकार्य के साथ अध्यवसाय अथवा तादात्म्य की मान्यता के विरुद्ध प्रतीत होती है।

साधारणीकरण और मूल अनुकार्य के साथ तादात्म्य के विचारों पर यदि दृष्टिपात करें तो रामचन्द्र-गुणचन्द्र को आचार्य विश्वनाथ की श्रेणी में रखा जा सकता है। विश्वनाथ भी साधारणी-करण और अनुकार्य से अमेद अर्थात् तादात्म्य को एक साथ स्वीकार करते हैं। उनके अनुसार

१. विवृत्ति, ना द० पू० १६७-१६८।

२. यद्यपि विभावादीनां साधारण्यं प्राचीनेरुक्तम्, तदपि काब्येन शकुन्तलादिशब्दैः शकुन्तलात्वादि प्रकाशक-बोधजनकैः प्रतिपाद्यमानेषु शकुन्तलादिषु दोषाविशेषकल्पनं विना दुरूपपादनम् । अतोऽवस्यकल्प्ये दोषविशेषे, तेनैव स्वात्मिन दुष्यन्ताद्यभेदबुद्धिरपि सूपपादा । रसगं० पृ० ११४ ।

३. विवृत्ति, ना॰ द० पू० १४२-१४३।

४. दि नाट्यदर्पण ऑफ रामचन्द्र एण्ड गुणचन्द्र : ए क्रिटिकल स्टडी पृ॰ १४७।

५. अभिनवोत्तर संस्कृत-काव्यशास्त्र में साधारणीकरण-विमर्श पृ० ६५ ।

साघारणीकृत विभाव आदि के प्रभाव से ही प्रमाता हनुमान् आदि समुद्र-लक्कन आदि रूप अलौकिक कार्यों के साथ अभेद सम्बन्ध स्थापित कर लेता है और तब वह हनुमान् आदि के उत्साह आदि का अनुभव करने लगता है। यहाँ विष्वनाथ के मत में यह आशक्का सम्भव है कि साधारणीकृत होने पर तो हनुमान् आदि विशिष्ट नहीं अपितु सामान्य हो बाते हैं, तब पुनः उनके विशिष्ट रूप के साथ प्रमाता अमेद सम्बन्ध किस प्रकार स्थापित कर सकता है।

रामचन्द्र पुरी इस विरोधामास का समाधान प्रस्तुत करते हुए कहते हैं कि यदि विचारपूर्वक देखा जाये तो विश्वनाथ का साधारणीकरण से तात्पर्य यही था कि प्रमाता के लिए नाट्य-काट्य निबद्ध पात्रों का साधारणीकरण हो जाता है अर्थात् रामादि अलौकिक पात्र प्रमाता आदि के लिए अगम्य नहीं रह जाते। वह उनके स्तर पर पहुँच जाता है तो उसके प्रभाव से वह उनके साथ तादात्म्य स्थापित कर लेता है। ऐसी व्याख्या करने पर विश्वनाथ और जगन्नाथ एक ही सिद्धान्त के स्थापक कहे जा सकते हैं। वया उनके इस स्पष्टीकरण को रामचन्द्र-गुणचन्द्र के प्रसङ्घ में स्वीकार नहीं किया जा सकता? क्योंकि आचार्य विश्वनाथ का साधारणीकरण भी तो प्रमाता के मूल अनुकार्य के साथ तादात्म्य में पूर्व सोपान का कार्य करता है।

वाचार्य भरत का कथन है कि सामान्य गुणयोग से रस निष्यन्न होते हैं। साधारणीकरण और तादात्म्य सिद्धान्तों के मध्य उनके बीजरूप का अनुसन्धान भरत के इन शब्दों में सम्मव है। इसी प्रकार धनञ्जय द्वारा स्वीकृत साधारणीकरण और रामचन्द्र-गुणचन्द्र द्वारा स्वीकृत तादात्म्य अथवा अध्यवसान के औवित्य-अनौचित्य विषयक चर्चा में लिप्त होना उचित प्रतीत नहीं होता, तथापि इतना कथन अनुचित न होगा कि साधारणीकरण को स्वीकार करने पर भी तादात्म्य को किसी न किसी रूप में स्वीकार अवश्य करना होगा। मट्ट नायक द्वारा निरूपित साधारणीकरण सिद्धान्त के संशोधक अभिनवगुप्त के विचारों में भी तादात्म्य की प्रतिध्वनि का श्रवण सम्भव है। रामचन्द्र पुरी का कथन है कि आचार्य भरत तथा मट्टनायक को भी आश्रय के साथ प्रमाता के तादात्म्य का सिद्धान्त स्वीकार्य था। यदि यही वस्तुस्थित है तो धनञ्जय के सम्बन्ध में भी यह करपना सहज सम्भव है।

- क्यापारोऽस्ति विभावादेर्नाम्ना सामारणी कृतिः ।
   तत्प्रमावेण, यस्यासन्याथोषिष्ठवनादयः ॥ ९ ॥
   प्रमाता तदभेदेन स्वात्मानं प्रतिपद्यते ।
   उत्साहादिसमुद्वोघः साघारण्याभिमानतः ॥ १० ॥
   नृणामपि समुद्रादिलंघनादौ न दुष्यति ॥ ११।३ सा॰ द०
- २. साधारणीकरण और तादात्म्य पू० ६७।
- ३. एम्यश्च सामान्यगुणयोगेन रसा निष्पद्यन्ते । ना॰ शा॰ भाग-१ पु॰ ३४८ ।
- ४. तथाहि—लौकिकानुमानेन संस्कृतः प्रमदादिना तत्स्थ्येन प्रतिपद्यते । अपितु हृदयसंवादात्मक सहृदयत्व-बलात्पूर्णीभविष्यद्रसास्वादाइकुरीभावेनानुमानस्मृत्यादिसोपानमारूद्यो व तन्मयीभावोचितचर्वणाप्राणतया । अभि० भा० (ना० द्या० भाग-१) पृ० २८४।
- ५. साधारणीकरण और तादात्म्य पृ० ६१।

प्रमाता की रसानुभूति के सम्बन्ध में यदि आधुनिक मनोवैज्ञानिक दृष्टिकोण से देखा जाये तो धनञ्जय की अपेक्षा रामचन्द्र-गुणचन्द्र की विचारधारा सत्य के अधिक निकट प्रतीत होती है। डॉ॰ सुलेखचन्द्र शर्मा भी इस तथ्य को स्वीकार करते हुए कहते हैं कि काव्यास्वाद और लोकानुभूति के जिस सम्बन्ध को वे जिस यथार्थ मनोवैज्ञानिक आधार पर प्रतिष्ठित करते हैं, उसमें अनुभूतियों के सामञ्जस्य के गुणात्मक कोटिकम की आधुनिक अवधारणा उनके चिन्तन को विधिष्ट बना देती है।

काजी पाड़ा, बिजनीर (उ. प्र.) २४६७०१

## संदर्भ प्रत्य

- अभिनवोत्तर संस्कृत-काव्यशास्त्र में साधारणीकरण-विमर्श: डॉ. सुलेख चन्द्र धर्मा; देवपाणि परिषद् दिल्ली, प्रथम संस्करण १९८३।
- २. अभि. भा.-अभिनवभारती ( नाट्यशास्त्र से उद्धृत )
- २. का. प्र.—काच्य प्रकाशः मम्मटः आचार्यं विश्वेश्वर, ज्ञानमण्डल लिमिटेड, वाराणसी, प्रथम संस्करण १९६०।
- ४. दश.-दशरूपकः घनञ्जय, डॉ. श्री निवास शास्त्री; साहित्य भण्डार, मेरठ, तृतीय संस्करण १९७६ ।
- ५. दि नाठ्यदर्पण ऑफ रामचन्द्र एण्ड गुणचन्द्र—ए क्रिटिकल स्टडी : डॉ. एच. त्रिवेदी; एल. डी. इन्स्टी-ट्यूट ऑफ इण्डोलॉजी, अहमदाबाद, फर्स्ट एडिशन १९६६ ।
- ६. घनिक-वृत्ति ( धनञ्जय के दशरूपक से उद्घृत )।
- ७. ध्वनि-सिद्धान्तः विरोधी सम्प्रदाय-उनकी मान्यताएँ: डॉ. सुरेशचन्द्र पाण्डेय, वसुमती प्रकाशन, इलाहाबाद, प्रथम संस्करण १९७२।
- ८. ध्वन्या.─ध्वन्यालोकः आनन्दवर्धन, डॉ रामसागर त्रिपाठी, द्वितीय खण्ड, मोतीलाल बनारसी दास, विल्ली, प्रथम संस्करण १९६३।
- ९. ना. द.-नाट्यवर्षण : रामचन्द्र-गुणचन्द्र; ओरियण्टल इन्स्टीट्यूट, बड़ौदा १९५९ ।
- १०. ना. शा.-नाट्यशास्त्र: आचार्य भरत; भाग-१, ओरिएण्टल इन्स्टीट्यूट बड़ौदा, द्वितीय संस्करण १९५६।
- ११. बाल बो.—बालबोधिनी : भट्टवामनाचार्य झलकीकर द्वारा रचित काव्य प्रकाश की टीका : निर्णयसागर प्रेस, बम्बई, द्वितीय संस्करण १९०१।
- १२. भारतीय दर्शन : बलदेव उपाध्याय; शारदा मन्दिर, वाराणसी, १९७१।
- १२. रस-सिखान्तः डॉ. ऋषिकुमार चतुर्वेदी; ग्रन्थायन, सर्वोदय नगर, सासनीगेट, अलीगढ़, प्रथम संस्करण १९८१।
- १४. रसगंगाधर का शास्त्रीय अध्ययनः डॉ॰ प्रेमस्वरूप गुप्तः भारत प्रकाशन मन्दिर, अलीगढ़, प्रथम संस्करण १९६२।
- १५. रस-सिद्धान्तः डॉ. नगेन्द्रः नेशनल पब्लिशिंग हाउस, दिल्ली, तृतीय संस्करण १९७६ ।

१. अभिनवोत्तर संस्कृत-काव्यशास्त्र में साधारणीकरण-विमर्श प० ६५।

- १६. रत-सिद्धान्त : इतिहास और मूल्यांकन : सम्पादक डॉ. रामगोपाल शर्मा और प्रतापचन्द्र जैसवाल; समीक्षा लोक कार्यालय, आगरा १९७८ ।
- १७. इस-विमर्श : हा. रामपुर्ति त्रिपाठी; विद्यामन्दिर, वाराणसी, प्रथम संस्करण १९६५ ।
- १८. रसगं.--रसगंगाघर-पण्डितराज जगन्नाच, वदरीनाच शा और मदन मीहन शा, प्रथम आनन, वीसम्बा विद्याभवन, वाराणसी, द्वितीय संस्करण १९६४।
- १९. लो॰-लोचन, ध्वन्यालोक पर अभिनवगुप्त की टीका (ध्वन्यालोक से उद्युत)
- २॰. संस्कृत-नाट्य-सिद्धान्तः डॉ॰ रमाकान्त त्रिपाठी, चौक्षम्बा विद्यामवन, वाराणसी, प्रथम संस्करण १९६९।
- २१. साधारणीकरण एक शास्त्रीय अध्ययन : डा॰ रामल्खन शुक्ल; साहित्य सदन, देहरादून, प्रथम संस्करण १९६७।
- २२. सा॰ द॰-साहित्य दर्पण : विश्वनाथ; शालग्राम शास्त्री, मोतीलाल बनारसीवास, दिल्ली, सप्तम संस्कररण १९७३।
- २३. साधारणीकरण और तादात्म्य: रामचन्द्र पुरी, पुस्तक प्रचार, गान्धीनगर, दिल्ली, प्रथम संस्करण १९८३।
- २३. हि॰ ना॰ द॰-हिन्दी नाट्यदर्पण: रामचन्द्र-गुणचन्द्र, आचार्य विश्वेश्वर, हिन्दी विभाग, दिल्ली विश्वविद्यालय, दिल्ली, प्रथम संस्करण १९६१।
- २५. हिस्ट्री आफ संस्कृत पोयटिक्स : पी॰ वी॰ काणे, मोतीलाल बनारसीदास, दिल्ली, यर्ड एडिशन १९६१।

## खजुराहो का पार्श्वनाथ मन्दिर : ब्राह्मण एवं जैन धर्मी के समन्वय का मूर्तरूप

## डॉ॰ मारुति नम्दन प्रसाद तिवारी

जैन धर्म में समन्वय का भाव अस्यन्त उदार रहा है। इसी कारण ब्राह्मण धर्म के देवीदेवताओं को जैन देवमण्डल में उदारतापूर्वक सम्मिलित किया गया है। जैन धर्म की ६३ शलाकापुरुषों की सूची में राम, बलराम एवं कृष्ण-वासुदेव के अतिरिक्त रावण एवं जरासंध भी सम्मिलित
हैं। राम और कृष्ण ब्राह्मण धर्म के दो सर्वाधिक महस्वपूर्ण चरित्र रहे हैं। जनमानस में इनकी
विशेष लोकप्रियता के कारण ही जैन देवमण्डल में इन्हें क्रमशः २०वें तीर्थंकर मृतिसृद्धत के समकालीन ८वें बलदेव और २२वें तीर्थंक्ट्रर नेमिनाथ के चचेरे भाई के रूप में ९वें वासुदेव के रूप में
मान्यता मिली। मधुरा की कुषाणकालीन नेमिनाथ-पूर्तियों में सर्वंप्रथम बलराम और कृष्ण का
निरूपण हुआ है। मधुरा के अतिरिक्त बलराम और कृष्ण का अंकन देवगढ (मन्दिर-२, १०वी
शती ई०) की नेमिनाथ पूर्तियों में तथा विमलवमही एवं ल्णवसही (१२वीं-१३वीं शती ई०) के
वितानों पर देखा जा सकता है। इल्डण की तुलना में राम का शिल्पांकन लोकप्रिय नहीं था। राम
की पूर्तियों केवल खजुराहो के पारवंनाथ जैन मन्दिर पर ही मिलती हैं। २४ तीर्थंक्ट्ररों के शासन
देवताओं के रूप में निरूपित यक्ष और यक्षियों में भी अधिकांश ब्राह्मण प्रमाव से यक्त हैं। इनके
विष्णु, शिव, ब्रह्मा, इन्द्र, स्कन्द-कान्तिकेय, काली, गौरी, सरस्वती, चामुण्डा के नामों और लक्षणों
के प्रभाव देखे जा सकते हैं। ऋषभनाथ के गोमुख यक्ष और चक्तेश्वरी यक्षी तथा श्रेयांसनाथ के
ईश्वर यक्ष और गौरी यक्षी इम प्रभाव को पूरी तग्ह स्पष्ट करते हैं।

जैन देवमण्डल में ब्राह्मण देवी-देवताओं के सिम्मिलित किए जाने के अन्य कई उदाहरण भी दिए जा सकते हैं। किन्तु यहाँ खजुराहो के पादवंनाथ जैन मिन्दिर पर आकारित ब्राह्मण देव-मूर्तियों का दोनों धर्मों के समन्वय की दृष्टि से अध्ययन ही हमारा अभीष्ट है।

मध्य प्रदेश के छत्तरपुर जिले में स्थित खजुराहो, मूर्तियों और मन्दिरों के कारण विश्व प्रसिद्ध है। चन्देल शासकों के संरक्षण में लगभग ९वीं से १२वी शती ई० के मध्य इस स्थल पर शैव, वैष्णव, शाक्त एवं जैन घमों से सम्बन्धित मन्दिरों और मूर्तियों का निर्माण हुआ। खजुराहो के

१. वडमचरिय, ५-१४५-५७।

२. राम से सम्बन्धित ग्रन्थों मे विमलसूरि कृत पडमचरिय (४७३ ई०) और कृष्ण से सम्बन्धित ग्रन्थों मे उत्तराष्ययनसूत्र, नायाध्रश्यकहाओ एवं अंतगङ्बलाओ जैसे तीसरी-चौथी शती ई० के प्रारम्भिक ग्रन्थों के अतिरिक्त जिनसेनकृत हरियंशपुराण (७८३ ई०), महापुराण एवं हेमचन्द्र कृत त्रिशिष्टशलाका-पुरुष चरित्र मुख्य हैं।

३. राज्य संग्रहालय, लखनऊ जे. ८, जे. ४७, जे. १२१; मधुरा संग्रहालय, २५०२।

४. कालियदमन, कंदुकक्रीडा, नृसिंहमूर्ति (विमलवसहो ); कृष्ण जन्म एवं बाललीला के दृश्य (लूणवसही )।

जैन मन्दिर पूर्वी समृह के मन्दिरों के कन्तांत बाते हैं। वर्ण्टई मन्दिर के बतिरिक्त सबुराहों के अन्दर सबी प्रत्वीन और नवीन जैन मन्दिर एक विशास किन्तु आधुनिक चहारदीवारों के अन्दर स्थित हैं। इस स्थल के नवीन जैन मन्दिर भी प्राचीन मन्दिरों के व्यंसावशेषों से ही निर्मित हैं। वर्तमान में इस चहारदीवारी के अन्दर कुल ३२ जैन मन्दिर हैं, जिनमें केवल पाद्वंनाच और आदिनाच मन्दिर ही अपने मूलक्प में हैं।

खजुराहों के जैन मन्दिरों में पार्यनाथ मन्दिर प्राचीन और सर्वाधिक सुरक्षित है। स्थापत्य-गत योजना एवं मूर्त बलंकरणों की दृष्टि से भी पार्यनाथ मन्दिर जैन मन्दिरों में विशालतम एवं सर्वोत्कृष्ट है। पूर्वाभिमुख पार्यनाथ मन्दिर के पश्चिमी प्रक्षेप में गर्मगृह के पृष्ठमाग से जुड़ा एक स्वतन्त्र देवालय भी है, जो इस मन्दिर की अभिनव विशेषता है। श्रीकृष्णदेव ने लक्ष्मण मन्दिर (९३०-५० ई०) से समानता के आधार पर पार्वनाथ मन्दिर को धंग के शासनकाल के प्रारम्भिक दिनों (९५०-७० ई०) में निर्मित माना है। पार्वनाथ मन्दिर मूलतः ऋषभनाथ को समर्पित था, जो गर्मगृह को गोमुख-चक्रेश्वरी से युक्त मूल प्रतिमा के सिहासन तथा ललाटबिम्ब पर चक्रेश्वरी के निरूपण से स्पष्ट है।

पार्श्वनाथ मन्दिर ब्राह्मण और जैन धर्मों के समन्वय का निःसन्देह मृतेष्ठ्य है। दोनों धर्मों के समन्वय या सहअस्तित्व का इतना स्पष्ट मूर्त उदाहरण हमें अन्य किसी मन्दिर में नहीं मिलता है। इस मन्दिर के विभिन्न भागों पर ब्राह्मण धर्म के देवी-देवताओं तथा काम सम्बन्धी मूर्तियां बनी हैं, जो मन्दिर के निर्माण में ब्राह्मण प्रभाव को पूरी तरह स्पष्ट करती हैं। विष्णु को समर्पित पूर्ववर्ती लक्ष्मण मन्दिर का, स्थापत्य और देव-मूर्तियों की दृष्टि से पार्श्वनाथ मन्दिर पर स्पष्ट प्रभाव देखा जा सकता है। दोनों मन्दिरों की कृष्णलीला (यमलार्जुन) तथा राम-मीता-हनुमान और बलराम-रेवती की मूर्तियां समान विवरणों वाली हैं।

पार्श्वनाथ जैन मन्दिर के विक्रम संवत् १०११ के लेख में उल्लेख है कि घंग के शासन काल में हो श्रेष्ठि पाहिल ने जिननाथ (पार्श्वनाथ) का भव्य मन्दिर बनवाकर उसके लिए प्रभूत दान दिया था। महाराज घंग के गुरु वासवचन्द्र भो जैन थे, जिन्होंने निश्चित हो अपने पद के प्रभाव का उपयोग किया होगा। पाहिल द्वारा पार्श्वनाथ मन्दिर को सात वाटिकाओं का दान दिए जाने पर घंग ने उनका सम्मान भी किया था। यह बात जैन धर्म के प्रति घंग के उदार दृष्टिकोण को प्रकट करती है। व

पार्व्वनाथ मन्दिर के गर्भगृह तथा मण्डप को भित्तियों के प्रक्षेपों और आलों में जंबा पर क्रमणः नीचे से ऊपर की बोर छोटी होती गयी मूर्तियों की तीन समानान्तर पंकियां हैं। नीचे की

१. कृष्णदेव, "दि टेम्पुल्स आफ खजुराहो इन सेन्ट्रल इण्डिया, एन्शियण्ट इण्डिया, अंक १५, १९५९, पू. ५४; लक्ष्मण और पाश्वेनाथ मन्दिरों पर धंग के शासन काल के विक्रम संवत् १०११ (९५४ ई०) के दो लेख हैं। इन लेखों की लिपि में पर्याप्त अन्तर के कारण पाश्वेनाथ मन्दिर के लेख को लुप्त मूल अभिलेख की प्रतिलिपि माना जाता है, जिसे लगभग १०० वर्ष बाद फिर से लिखा गया।

२. **व्यवदास्त्रिया इण्डिका, स**ण्ड-१, पृ. १३५-३६; कृष्णदेव**, पूर्वनिदिन्ड**, पृ. ४५; जन्नास, ई० तथा अवस्ये, जे., **सञ्जराहो, हे**ग, १९६०, पृ. ६।

पंक्ति में प्रक्षेपों पर विभिन्न देवताओं की स्वतंत्र तथा शक्तिसहित एवस् अप्सराओं तथा जिनों की लांछनरहित मृतियाँ हैं। इनमें अष्टदिक्पालों, यक्षी अम्बिका, शिव, विष्ण एवं बह्या आदि की मृतियाँ हैं। बीच-बीच में आलों में व्यालों की विविध रूपों वाली मृतियाँ हैं। मध्य की पंक्ति में विभिन्न देव युगर्ली, लक्ष्मी तथा लांछनरहित जिनीं आदि की मूर्तियौ हैं । मूर्तिविज्ञान की दृष्टि से केवल निचली दो पंक्तियों की मूर्तियाँ ही महत्वपूर्ण हैं। अपर की पंक्ति में प्रक्षेपों तथा आलों में पुष्पहार से युक्त विद्याघर युगल, गन्धर्व एवं किन्नर-किन्नरियों की उड़ीयमान आकृतियां हैं। नीचे की दोनों पंक्तियों की देव-युगल एवं स्वतंत्र देवों की मूर्तियों में देवता सदैव चतुर्भुज हैं किन्तु उनकी शक्तियां द्विमुजा हैं। इन मृतियों में देवताओं की शक्तियों की एक भुजा सदा आलिंगन-मुद्रा में है भीर दूसरे में दर्पण या पद्म प्रदर्शित है। तात्पर्य यह है कि विभिन्न देवताओं के साथ उनकी पारम्प-रिक शक्तियों, यथा-विष्ण के साथ लक्ष्मी, ब्रह्मा के साथ ब्रह्माणी एवं शिव के साथ शिवा के स्थान पर व्यक्तिगत विशेषताओं से रहित सामान्य लक्षणों वाली शक्तियाँ निरूपित हैं। मण्डप और गर्मगह के जंघा के अतिरिक्त ब्राह्मण देवताओं की स्वतंत्र एवं यगल मृतियाँ मन्दिर के शिखर एवं वरण्ड भाग पर भी चारों ओर बनी हैं। स्वतंत्र देवमृतियों में केवल शिव, विष्ण एवं ब्रह्मा की तथा देव-यगलों में जिल विष्ण एवं बह्या के साथ ही कुबेर राम, बलराम, अग्नि एवं काम की भी मित्यां हैं। जंघा की मितयों में देवता सदैव त्रिभंग में हैं. पर अन्य मागों की मितयों में इन्हें लिलतमदा में भी दिखाया गया है। मन्दिर के जंघा एवं अन्य भागों पर जैन यक्षी, अम्बिका एवं चक्रेश्वरी तथा सरस्वती, लक्ष्मी, ब्रह्माणी आदि की भी मतियाँ हैं। जिनों तथा चक्रेश्वरी एवं अम्बिका यक्षियों की मितियों के अतिरिक्त मण्डप के जंबा की अन्य सभी मितियां बाह्मण देवकुल से सम्बन्धित और प्रभा-वित हैं। इन मतियों में विष्ण के किसी अवतार रूप तथा इसी प्रकार शिव के किसी संहारक या अनग्रहकारी स्वरूप की मर्तियाँ नहीं हैं, जिससे यह प्रकट होता है कि कलाकार ने बाह्यण प्रभाव पर किंचित नियंत्रण रखने की भी चेष्टा की थी। त्रिशल एवं सप् तथा नन्दी वाहन वाले शिव एवं श्रक और पुस्तक से युक्त ब्रह्मा को कुछ विद्वानों ने कमशः जैन परम्परा के ईश्वर और बद्राशान्ति यक्षों से पहचानने का प्रयास किया है, जो इस मन्दिर के शिल्पांकन में बाह्मण देव-सितयों के स्पष्ट प्रभाव के परिप्रेक्ष्य में प्रासंगिक नहीं है। खजराहो में श्रेयांशनाथ की एक भी मृति नहीं है, अतः श्रेयांशनाथ के यक्ष ईश्वर के स्वतंत्र निरूपण का प्रश्न ही नहीं उठता ।

इसी प्रकार पार्वनाथ मन्दिर पर विष्णु एवं बलराम की कई स्वतन्त्र तथा शिक्सिहित युगल मूर्तियों हैं। किन्तु खजुराहो को नेमिनाथ को मूर्तियों में बलराम और कृष्ण का निरूपण नहीं हुआ है, जबिक देवगढ़ तथा मथुरा के दिगम्बर स्थलों पर नेमिनाथ की मूर्तियों में इनका अंकन हुआ है। तास्पर्य यह कि पार्वनाथ मन्दिर की विष्णु तथा बलराम की मूर्तियों बाह्मण मन्दिरों के अनुकरण पर बनीं। यदि ये जैन परम्परा के अन्तर्गत बनी होतीं तो नेमिनाथ की मूर्तियों में भी उनका निश्चित ही अंकन हुआ होता। इसी सन्दर्भ में एक अन्य महत्त्वपूर्ण बात यह है कि देवताओं का अपनी शिक्तयों के साथ आलिंगनमुद्रा में निरूपण भी पूरी तरह जैन परम्परा के विरुद्ध है। जैन परम्परा में कहीं भी कोई देवता अपनी शिक्त के साथ अभिलक्षित नहीं हुआ है। ऐसी स्थिति में

विस्तार के लिए द्रष्टव्य, बृत, क्लाज, "दि फिगर आव टू लोजर रिलीपस आन दि पार्वनाथ टेम्पुल ऐट खजुराहो", आचार्य श्री विकय वल्सभसूरि स्मारक ग्रन्थ, बस्वई, १९५६, पृ. ७-३५ ।

दैवताओं का शक्ति के साथ और वह भी आर्लिंगनमुद्रा में निरूपण परम्परा के सर्वथा प्रतिकूल है। यह तथ्य भी मन्दिर की मूर्तियों के ब्राह्मण देव-परिवार से सम्बन्धित होने का हो समर्थक है।

पार्वनाथ मन्दिर की अप्सरा मूर्तियाँ खजुराहो मन्दिरों में सर्वश्रेष्ठ मानी जाती हैं। इनमें नारी सौन्दर्य पूरी तरह साकार हो उठा है। अप्सरा मूर्तियों में तीखी भंगिमाओं के माध्यम से शारीरिक आकर्षण और ऐन्द्रिकता की जो अभिव्यक्ति हुई है, जैन धर्म उसकी भी संस्तुति नहीं करता। अप्सरा मूर्तियों के अतिरिक्त मन्दिर पर कामिक्रया में रत युगलों की चार मूर्तियों हैं। इनमें स्त्री-पुरुष युगलों को निवंस्त्र और प्रगाढ़ आर्लिंगन तथा सम्भोग को स्थिति में दिखाया गया है। गर्भगृह की दक्षिणी भित्ति पर वस्त्रधारी एक स्त्री पुरुष युगल की प्रगाढ़ में आर्लिंगनबद्ध मूर्ति भी हैं। यद्यपि पार्वनाथ मन्दिर की काम-मूर्तियाँ खजुराहों के लक्ष्मण, कन्दिरया महादेव, दूलादेव एवं विश्वनाथ मन्दिरों की तुलना में बिस्कुल ही उद्दाम नहीं हैं किन्तु इस प्रकार का शिल्पांकन निम्बत ही बाह्मण मन्दिरों के प्रभाव का प्रतिफल है। पार्वनाथ मन्दिर के शिल्पांकन में जहां बाह्मण प्रभाव पूरी तरह मुखर है वहीं आदिनाथ मन्दिर इस प्रभाव से पूरी तरह मुक्त है।

पार्श्वनाथ मन्दिर के भित्त एवं अन्य भागों की स्वतन्त्र एवं देव युगल मूर्तियों में पद्म के विविध रूपों तथा सर्प और बीजपूरक का सामान्य रूप से प्रदर्शन हुआ है। गर्भगृह की भित्ति के आठ कोणो की दिक्पाल मूर्तियों के ऊपर शिव की आठ मूर्तियों बनी है। इनमें जटामुकुट, बनमाला और उपवीत से शोभित चतुर्भुंज शिव त्रिभंग में है और उनके हाथों में बरदाक्ष, त्रिशूल, सर्प और कमण्डल है। समीप ही बाहन नन्दो भी उत्कीण है। मण्डप की मित्ति पर भी शिव की इन्हीं विशेष-ताओ वाली चतुर्भुंज मूर्तियों है। पूर्वी भित्ति की एक मूर्ति में शिव अपस्मारपुक्ष पर खड़े हैं और उनके करों म अभयमुद्रा, त्रिशूल, चकाकार पद्म तथा कमण्डल है। मण्डप की अन्य मूर्तियों में नन्दीवाहन वाले शिव जटामुकुट से शोभित है और उनके दो करों में पद्म और शेष दो में त्रिशूल, सर्प, कमण्डल या बीजपूरक में से कोई दो प्रदर्शित है। एक उदाहरण में शिव के हाथों में अभयमुद्रा, गदा, सर्प और कमण्डलु भी प्रदर्शित है। ये मूर्तियों ऋषभनाथ और शिव के पारस्परिक सम्बन्ध को प्रकट करती है।

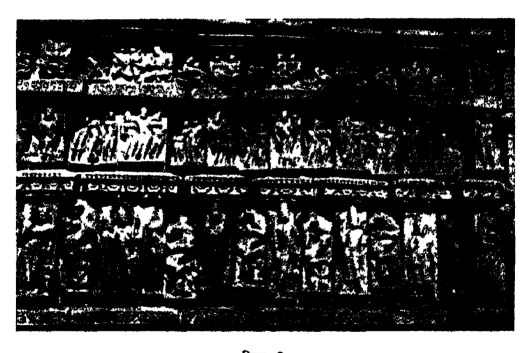
विष्णु की स्वतन्त्र मूर्तियाँ केवल मण्डप की भित्ति पर ही है इनमें चतुर्भुज विष्णु के साथ वाहन नहीं दिखाया गया है। उनके हाथों में गदा, शंख, चक्र, धनुष, पद्म आदि प्रदर्शित है। अधि-काशतः विष्णु को एक हाथ गदा पर टेककर आराम करने की मुद्रा में दिखाया गया है। कुछ उदा-हरणों में परशु, बीजपूरक तथा अभयमुद्रा भी दिखायी गयी है।

१. तांत्रिक प्रभाव एवम् अन्य वर्मो तथा उनसे सम्बन्धित कलास्थलो पर काम सम्बन्धी अंकनो की विशेष लोकप्रियता के कारण ही सम्भवः जैनो ने भी इस प्रकार के मूर्त अंकनों की प्रासंगिकता का अनुभव किया होगा। यह बात जन प्रन्थ हार्चशपुराण (७८३ ई०) के एक सन्दर्भ से भी स्पष्ट है (२९.१०५)। हिरवशपुराण (जिनसेनकृत) मे एक स्थल पर उल्लेख है कि सेठ कामदत्त ने प्रजा के कौतुक के लिए एक जिन मन्दिर में कामदेव और रित को मूर्तिया भी बनवाई। कामदेव और रित को देखने के कौतुहल से जगत् के लोग जिन मन्दिर में आते थे, और इस प्रकार कौतुकवश आए हुए लोगों को जिन धर्म की प्राप्ति होती थी। यह जिननंदिर कामदेव मंदिर के नाम से ही प्रसिद्ध था।

मण्डप की मित्ति, शिखर एवं अन्य भागों पर विष्णु-रुक्ष्मी तथा शिब-पार्वती (२५ से अधिक) की सर्वाधिक मूर्तियों हैं। इनमे शिवपार्वती या तो त्रिभंग में हैं या फिर लिलतमुद्रा में। शिव-पार्वती की मूर्तियों में शिव का एक हाथ किट पर है और दो में पद्म और सर्प हैं; एक हाथ आलिंगनमुद्रा में है। वाम पार्व की देवी का दाहिना हाथ आलिंगनमुद्रा में है तथा बार्य में बीज-पूरक (या दर्पण) है। कभी-कभी शिव के दो हाथों में से एक में फल और दूसरे में पद्म भी प्रदक्षित है। लक्ष्मी-नारायण मूर्तियों में, जिसका एक मनोज उदाहरण दक्षिणी भित्ति पर है, विष्णु किरोट-मुकुट से शोभित हैं और उनके तीन हाथों में पद्म, शंख और चक्र प्रदक्षित हैं, एक हाथ आलिंगनमृद्रा में है। कभी-कभी विष्णु को गदा पर एक हाथ टेककर वाराम करते हुये भी दिखाया गया है। ऐसी मूर्तियों में अन्य हाथों में शंख और सर्प (या फल या पद्म) हैं। वाम पार्श्व की लक्ष्मी आकृति का दाहिना हाथ सदा आलिंगनमुद्रा में है और बायें में पद्म है।

विष्णु और शिव के अतिरिक्त मन्दिर पर बहा। की भी स्वतन्त्र और युगल मूर्तियों हैं। मन्दिर की ज्या पर समश्र युक्त बहा। की एक स्वतन्त्र मूर्ति है। बहा। के करों में वरदाक्ष, खुक, पुस्तक और कमण्डलु प्रदिशत है। यहां ब्रह्मा के साथ न तो वाहन दिखाया गया है और न हो ब्रह्मा त्रिमुख है। उत्तरी भित्ति पर ब्रह्मा की शिक्तसिंहत मूर्ति है। ब्रह्मा यहां तीन मुखों वाले, घटोदर और समश्र युक्त है। उनके दो हाथों में स्रुक और पुस्तक हैं जिक शेष दो हाथों में से एक किट पर है और दूसरा आलिंगनमुद्रा में है। यहां शिक्त को ब्रह्मा के दाहिने पार्च्य में दिखलाया गया है। देवी की वाम भुजा आलिंगनमुद्रा में है जबिक दाये में चक्रकार पद्म है।

जंघा पर बलराम-रेवती, कुबेर-कौबेरी, अग्नि-आग्नेयी, राम-सीता, काम-रति एवं यम-यभी (?) की भी मूर्तिया है। दक्षिणी मित्ति की सप्त सर्वफणों के छत्रवाली किरीट मुकुट से शोभित बलराम की मूर्ति में दो करों में चष्क और हल हैं; एक दाहिना हाथ आलिंगनमुद्रा में है तथा बायां कटि पर है। यहाँ भी शक्ति दक्षिण पाश्वें में ही खड़ो हैं। शक्ति के दाहिने हाथ में सनाल पद्म है जबिक बायां आलिंगनमुद्रा में है। दक्षिणी भित्त पर ही कुबेर की भी शक्तिसहित मूर्ति है। कुबेर की एक दक्षिण भुजा आलिंगन में है और दो में नकूलक एवं चक्राकार पद्म हैं; चौथी भुजा गदा पर आराम कर रही है। दक्षिण पारुवं की कौबेरी की मूर्ति में दाहिने हाथ में चक्राकार पद्म है, जब कि बायां आलिंगनमुद्रा मे है। उत्तरी भित्ति की राम-सीता मृति में किरीट मुकूट तथा छन्नवीर से सज्जित राम के दो हाथों में एक लम्बा बाण प्रदिशत है। राम की उर्ध्व दाम भुजा आलिगनमुद्रा में है जबिक नीचे का दाहिना हाथ पालितमुद्रा में दक्षिण पार्श्व में खड़े कपिमुख हनुमान के मस्तक पर है। राम की पीठ पर तूणीर भी प्रदिश्ति है। सीता के बायें हाथ में नीलोत्पल है और दाहिना हाथ आर्किंगनमुद्रा में है। इस मूर्ति के ऊपर ही सम्भवतः रावण द्वारों सीता से भिक्षा ग्रहण करने का प्रसंग भी उत्कीण है। जटामुकुट से युक्त साधु आकृति ( रावण ) के भिक्षापात्र में उसके सामने खड़ी स्त्री आकृति (सीता ) को भिक्षा डालते हुए दिखाया गया है। पार्श्वनाथ मन्दिर के दक्षिण शिखर पर उत्कीणं रामायण के एक अन्य कथा दृश्य का उल्लेख भी यहाँ प्रासंगिक है। अशोकवाटिका से सम्बन्धित दृश्य में क्लान्तमुख सीता को खड्गधारी असुर आकृतियों से बेष्टित दिखाया गया है। सीता के समक्ष ही किपमुख हुनुमान की आकृति बनी हैं जिन्हें सीता की राम की मुद्रिका देते हुए दर्शाया गया है। जैन ग्रन्थ परामचरिय (विमलस्रिक्त ) में रामकथा का विस्तृत उल्लेख है। इस



चित्र १ दक्षिणी भित्ति (बलराम-रेवती, शिव), पार्श्वनाथ मन्दिर, खजुराहो



चित्र २ विष्णु-रुक्ष्मी (ऑलिंगन मूर्ति) दक्षिणी भित्ति पाद्यंनाथ मन्दिर, खजुराहो (चित्र अमेरिकन इन्स्टिट्यूट ऑव स्टढीज, वाराणसी के सीजन्य से)



चित्र ३
राम-सीता (आलिगन मूर्ति) उत्तरी
मित्ति, पाद्यंनाथ मन्दिर खज्राहो
(चित्र अमेरिकन इन्स्टीट्यूट ऑव
स्टडीज, वाराणसी के सौजन्य से)

ग्रन्थ में अशोकवाटिका से सम्बन्धित दृश्य की भी चर्चा मिलती है (पर्श्वमचरिय ५३।११)। अर्ध-मण्डप और मण्डप पर वरण्ड के ऊपर द्विभुज राम की कई छोटी मृतियाँ भी हैं। इनमें राम के दोनों हाथों में एक लम्बा शर दिखाया गया है।

मण्डप की उत्तरी भित्त पर ही अग्नि की भी शिक्तसहित एक मूर्ति है। अग्नि क्मश्रु युक्त है और उनके तीन हाथों में धनुकाषण, दण्ड और शिखा हैं तथा एक हाथ आिलग्नमुद्रा में है। शिक्त की दाहिनी भुजा आिलग्नमुद्रा में है, जबिक बायें में चकाकार पद्म है। काम और रित की भी दो युगल मूर्तियों है जो कमशः पूर्व और उत्तर की भित्तियों पर हैं। पूर्वी भिति की मूर्ति में क्मश्रु और जटामुकुट से शोभित काम के दो हाथों में पंचशर एवं इषु-धनु है, जबिक शेष दा हाथों में से एक व्याख्यानमुद्रा में है और दूसरा आिलग्नमुद्रा में। उत्तरी भित्ति की मूर्ति में काम-दाढ़ी मूंछों से रिहत तथा किरीट मृकुट से सिज्जत है। उनके दो हाथों में पूर्ववत् पंचशर (मानव मुख) और इषु-धनु है, तथा एक हाथ आिलग्न मुद्रा में है। केवल व्याख्यानमुद्रा के स्थान पर एक हाथ में पद्मक्तिका प्रदिश्त है। दोनों ही उदाहरणों में रित बायें पार्श्व में खड़ी हैं और उनका दाहिना हाथ आिलग्न मुद्रा में है जबिक बायें में पुस्तक (या पद्म) प्रदिश्त है।

उत्तरी भित्त पर ही एक ऐसी युगल मूर्ति भी है जिसकी सम्भावित पहचान यम-यभी से की जा सकती है। जटाम्कुट और मूँछों से युक्त देवता के दो हाथों में खट्वांग और पताका है जबिक शेष हाथों में से एक में व्याख्यान-अक्षमाला है और दूसरा आलिंगनमुद्रा में है। शिक्त का दाहिना हाथ आलिंगनमुद्रा में है और बायों में पदा है।

देव युगल आकृतियों के अतिरिक्त मन्दिर के जंघा तथा अन्य भागों पर सामान्य स्त्री-पुरुष युगलों की भी मूर्तियां हैं। ये मूर्तियां अधिकांशतः आलिंगनमुद्रा में हैं। इनमें स्त्री का दाहिना हाथ सदैव आलिंगन मुद्रा में है और बायें में दर्णण (या पद्म) प्रदर्शित है। कभी-कभी इन युगलों को वार्तालाप की मुद्रा में भी दिखलाया गया है। इन मूर्तियों में आकृतियां विभिन्न रूपों और वस्त्रा-भूषणों वाली है, जो समाज के विभिन्न वर्गो एवं स्तरों का प्रतिनिधित्व करती है। इनमें कभी-कभी स्त्री को चुम्बन की स्थिति में या चुम्बन के लिए पुरुष के सम्मुख आते हुए और पुरुष को स्त्री का हाथ पकड़ कर अपनी ओर खींचते हुए या उसके पयोधरों का स्पर्श करते हुए दिखलाया गया है। ये आकृतियां निवंस्त्र न होकर पूरी तरह वस्त्र सज्जित हैं। कुछ उदाहरणों में समीप ही किसी आकृति को इन कृत्यों पर आश्चर्य व्यक्त करते या पीछे मुक्कर वापस लौटते हुए मी दिखाया गया है। पूर्वी जंघा के एक दृश्य में यह भाव पूरी तरह स्पष्ट है। दृश्य में इमश्च तथा जटाजूट से शोभित किसी बाह्मण साधु के दोनों ओर दो स्त्रियां खड़ी हैं। इनमे से एक ने साधु की दाढ़ी और दूसरे ने उसकी जटाओं को पकड़ रखा है। यह दृश्य निश्चत ही स्त्रियों द्वारा साधु को उसके किसी कृत्य पर दिख्डत करने से सम्बन्धित है।

रीडर, कला इतिहास विभाग, काशी हिन्दू विश्वविद्यालय, वाराणसी-२२१००५